

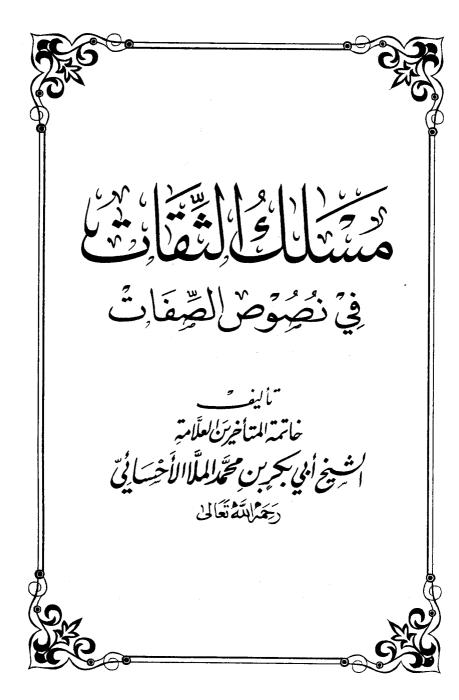
عاند المعالية

رَاحَعُهُ وَقَدَّمَ لَهُ الشيخ

عَالَمُ الْأَكْالُّ









#### DAR ALHUDA & RASHAD

سوريا – دمشق

هاتف :۲۸۰۸۲۰ – ۲۲۳۳۳۲ ۱۱ ۱۲۴۰۰

الطبعة الأولى 1571 هـ - ٢٠١٠م جَمِيْعُ المُحْقُوقِ مَحْفُوطَلَة



### نْ وَيُمُ فَصِيلَةِ الشَّيْخِ عِبْدِلِهَا دِي مُحَمَّداً مُحْرِّبَةِ حَفِظُهُ النَّهُ بَتِكِ الْيَ

### بسسه الله الزحمن ازحيم

ٱلحمد لله ٱلذي وفَّق مَن أحبَّ من عباده لما يحبه ويرضاه ، وصلىٰ ٱلله وسلم وبارك علىٰ سيدنا محمَّد مصطفاه ، وعلىٰ آله وأصحابه ومن والاه.

#### أمّابَعَثد:

فقد طلب مني آلأستاذ آلمحقق عمر بن محمد آلشيخلي ـ بارك آلله فيه وزاده من فضله ـ أن أراجع هذه آلرسالة ـ « مسلك آلثقات » ـ وتعليقاته عليها فقمت بقراءة آلرسالة ومراجعة ما علَّق عليها ، فوجدتها رسالة مختصرة مفيدة لإخواننا طلبة آلعلم ؛ لما جمع فيها آلمؤلف وآلمعلِّق من آلأدلة آلنقلية وآلعقلية على مسائل آلعقائد آلصحيحة آلتي عليها أهل آلحق ، وإنَّ تعلِّم آلعقيدة آلصحيحة بأدلتها فرضُ عين علي كلِّ مكلِّف قادر على آلنظر وآلاستدلال ؛ بل هو أول آلواجبات كما هو مقرَّر ، وإنَّ نشرَ كتب آلسَّلف وآلخلف من آلعلماء آلثقات آلأثبات مع تحقيقها وآلتعليق عليها بابٌ عظيم من أبواب آلدعوة إلى آلله سبحانه ، وآلجهاد في سبيله ؛ لإعلاء كلمة دينه آلحقً ، ومَن وفقه آلله تعالى إلى

ذلك ؛ فليحمد آلله حمداً كثيراً دائماً ؛ لأنه جعله من كلماته آلتي يُحِقُّ بها ٱلحق ويُبطل بها آلباطل.

وأرجو من الله مَنزَّيِلُ أن يحيينا ويميتنا على عقيدة أهل الحق حتى نلقاه سبحانه وهو راضٍ عنا ، وأن يحشرنا مع أحبابه وأوليائه أهل الحق في البرازخ كلها بفضله وكرمه ، وأدعوه سبحانه أن ينفع المسلمين عامة وطلبة العلم الشرعي خاصة بهذا الكتاب القيم ، جزئ المتالى المؤلف والمعلق عليه خير الجزاء وجزاء الخير ، آمين .

وصلَّىٰ آلله على سيدنا محمَّد وآله وصحبه وأتباعه وسلَّم، وسلام علىٰ آلمرسلين.

حتب

العبد الفقير إلى عفو ربه عبرالمحادي محدًّ الخزسة

خادم ألعلم ألشريف في دمشق ألشام ألسبت ٩/ رجب/ ١٤٣٢هـ

## ب الله الرحم الرحيم مورس التحديق

الحمد لله المتعالى عن الشَّبيه والنَّظير ، الذي ليس كمثله شيء وهو السَّميع البصير ، وكل شيء إليه فقير ، وكل أمر عليه يسير ، لا يحتاج إلى شيء وهو على كل شيء قدير .

والصَّلاة والسَّلام على سيدنا محمَّد الرَّسول اَلأمين ، وخاتم النَّبيين ، وإمام المتقين ، وعلى اله وأصحابه الطَّيبين .

أعلم أن ألعلم بالله تعالى وصفاته أجلُّ ألعلوم وأعلاها وأوجبُها وأولاها، وهو أصل كل علم ومنشأ كل سعادة، ولهاذا سمي علم الأصول.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه» كتاب الإيمان، باب قول النبي *طَّأَنْهُ كَانَيْهُمُ لَيْهُمُّ أَن*َّا : «أنا أعلمكم بالله»، رقم (٢٠).

قدَّم آلأمر بمعرفة آلتَّوحيد على آلأمر بالاستغفار ، والسبب فيه : أن التَّوحيد إشارة إلى علم آلأصول ، والاستغفار إشارة إلى علم آلفروع ؛ لأنه ما لم يعلم وجود الصانع ؛ يمتنع آلاشتغال بطاعته .

وقد حَثَّ الله تعالىٰ عباده في كثير من آيات القرآن على النَّظر في ملكوته لمعرفة جبروته ، فقال : ﴿ أَوَلَمْ يَنظُرُواْ فِي مَلَكُوتِ السَّمَوَتِ وَالْمَرْضِ ﴾ (الاعراف: ١٨٥) ، وقال تعالىٰ : ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتَنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِيَ الْفُسِمْ حَقَىٰ يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾ (فتعنت: ٥٣).

فإن قِيل : قال أبن عباس ﴿ وَمَانَشُهُ مَا : ﴿ تَفَكَّرُوا فِي ٱلخلق ، ولا تَفَكَّرُوا فِي ٱلخالق ﴾ (١٠ ؛ فإنه منهي عنه .

قال أهل ألعلم: إنه ورد ألنهي عن ألتَّفكُّر في ألخالق مع ألأمر بالتَّفكُّر في ألخلق، فإنه يوجب ألتَّظر وألتأمل في ملكوت ألسَّماوات وألأرض ليستدلَّ بذلك على ألصَّانع أنه لا يشبه شيئاً من خلقه، ومن لم يعرف ألخالق من ألمخلوق كيف يعمل بهاذا ألأثر؟

لذلك قال المحدث الشيخ محمد عربي التَّبان المالكي ما نصه: (اتفق العقلاء من أهل السنة الشافعية والحنفية والمالكية وفضلاء الحنابلة وغيرهم على أن الله تبارك وتعالى منزَّه عن الجهة والجسمية والحد والمكان ومشابهة مخلوقاته)(٢).

 <sup>(</sup>۱) أخرجه أبو الشيخ في « العظمة » (۱/ ۲۱۲) ، وهَنَّاد في « الزهد » (۳/
 (۱) أخرجه أبو الشيخ في « العظمة » (۱/ ۲۱۲) ، وهَنَّاد في « الزهد » (۳/

<sup>(</sup>۲) ينظر «براءة ٱلأشعريين» (۱/ ۷۹).

وموضوع هذا ألعلم - علم التوحيد - النَّظر في الخلق لمعرفة الخالق ، وقيل في تعريفه: هو علم يُتَكلَّم فيه عن أسماء الله تعالى وصفاته وأفعاله وأحوال المخلوقين من الملائكة والأنبياء والأولياء والمبدأ والمعاد ، على قانون الإسلام لا على أصول الفلاسفة ؛ لأنهم تكلموا في حق الله وفي حق الملائكة وغير ذلك اعتماداً على مجرد النَّظر والعقل ، فجعلوا العقل أصلاً للدِّين ، فلا يتقيدون بالتَّوفيق بين النَّظر العقلي وبين ما جاء عن الأنبياء .

أما علماء التوحيد؛ فيتكلمون في ذلك من باب الاستشهاد بالعقل على صحة ما جاء عن رسول الله على صحة ما جاء عن رسول الله من من الله من العقل شاهد للدِّين، وليس أصلاً للدِّين.

لذلك قال الحافظ الفقيه الخطيب البغدادي في كتابه «الفقيه والمتفقه»(۱): لا تثبت الصفة لله بقول صحابي أو تابعي إلا بما صحم من الأحاديث النبوية المرفوعة المتفق على توثيق رواتها ، فلا يُحتج بالضَّعيف ولا بالمختلف في توثيق رواته حتى لو ورد إسنادٌ فيه مُختَلَفٌ فيه وجاء حديث آخرُ يعضده ؛ فلا يحتج به .

وقال ٱلشيخ ٱلفقيه شيث بن إبراهيم آلمالكي (٢٠): أهل ٱلحق جمعوا بين ٱلمعقول وٱلمنقول أي: بين ٱلعقل وٱلشَّرع، وٱستعانوا في درك

<sup>(</sup>١) ينظر « ٱلفقيه وألمتفقه » (ص ١٣٢ ).

<sup>(</sup>٢) ينظر «حز ألغلاصم في إقحام ألمخاصم» (ص ٩٤).

الحقائق بمجموعهما ، فسلكوا طريقاً بين طريق الإفراط والتفريط ، وسنضرب لك مثالاً يقرب من أفهام القاصرين ذكره العلماء.

فنقول لذوي العقول: مثال العقل: العين الباصرة، ومثال الشّرع: الشَّمس المضيئة، فمن استعمل العقل دون الشَّرع؛ كان بمنزلة من خرج في الليل الأسود البهيم وفتح بصره يريد أن يدرك المرثيات ويفرق بين المبصرات فيعرف الخيط الأبيض من الخيط الأسود...

ومن هنا يُعلم أنَّ المشبِّهة والمجسِّمة تائهون في المعتقد ؛ لأنهم خالفوا الشَّرع والعقل بقولهم : إن الله جالس على العرش ، وتارة يقولون : إنه مستقرَّ عليه ، وبقولهم : إن الله يتحرك كل ليلة بنزوله من العرش إلى السَّماء الدنيا ، وغير ذلك من أقوالهم التي تدُّل على التَّشبيه والتَّجسيم لقياسهم الخالق على المخلوق .

فقيّض ألله تعالى علماء أصول الدِّين للتَّصدي لهاذه البدع ، فقاموا بتلك المهمة خير قيام ، فجزاهم الله خيرا ، وإنما يكون التعويل في كل علم على أثمته دون من سواهم ، ومن أجلِّ العلماء الذين لهم قدم صدق في نصرة معتقد أهل السنة والجماعة : صاحب الفضيلة حامّم المتأخرين عمّر المعالم المتأخرين عمّر المالم المتأخرين عمّر المالم المنافرين المعالم المنافرين المعالم المنافرين المعالم المنافرين المعالم المنافرين المعالم المالم على المناف المالم على المنافرين ، ودقة في التّعبير .

وأخيرًا: رحم الله أمراً نظر إليه بعين الإنصاف، وشمَّر ذيل عزمه لإصلاح ما طغى به القلم؛ ليحوز كمال التوفيق. [ منالوافد ] فعين البغض تبرزُ كل عيب وعين الحب لا تجد العيوب وما كان فيه من زلل وخطأ؛ فهو من النَّفس والشَّيطان، وما كان فيه من الله وحسن توفيقه.

وصلى ٱلله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

کتب

ألفقير صاحب ألزلل وألتقصير ألراجي من ربه عفو ذنبه ألكبير عمر بن محمد ألشيخلي تم بعونه تعالىٰ مساء يوم ألأربعاء ألواقع ٧ / من شهر رجب ألفرد ١٤٣٢هـ ٩ / ٦ / ٢٠١١م غوطة دمشق \_ ألشام ألمحمية



### ترجمهُ لمؤلّفِ اشبيخ الي بحربن مِحَدَّلِمُلَّا الأَحْسَا لِيّ رَحِمَةُ لِمُؤلِّفِ اللَّهِ الْمَارِينِ عَنْهُ وَأَنْصَاهُ

#### اسم دنست :

هو العلامة الشيخ أبو بكر بن الشيخ محمد بن الشيخ عمر بن الشيخ محمد بن الشيخ عمر الملا ، المنسوب إلى بيت الواعظ ، الحنفي الأحسائي.

#### مولٽ و ونٺ اُته:

وُلِد رَمِّنَاتُهُ بَمدينة الأحساء ـ مدينة هجر بحي الكوت والتي تقع في الجزء الشرقي من الجزيرة العربية ـ في اليوم الثاني من شهر ربيع الثاني من عام (١١٩٨هـ).

وتنسب أسرة الملا إلى بيت الواعظ الذي يرجع نسبه إلى الصحابي الجليل سيدنا عبد الرحمان بن أبي بكر الصديق تَوْيَاتُشَمَّتُ ، كما أشار إلى ذلك الشيخ عبد الرحمان في مرثيته لوالده الجد الشيخ أبي بكر يَحْمَاتُهُ بقوله:

<sup>(</sup>۱) أخذت هذه الترجمة من أحد أحفاد المؤلف بَتَالِثَتُ لَى ونفعنا به ، حينما قام بتحقيق كتاب « زواهر القلائد على مهمات القواعد » ، وهو الشيخ يحيى بن محمد بن أبي بكر الملا جزاه الله خيراً ونفع بعلومه ، وكذلك من كتاب « الزّبد في مصطلح الحديث » شرح منظومة الشيخ عبد الرحمان بن الشيخ أبي بكر الملا تَعْمَا الله جميعاً ، التي قام بإخراجها الدكتور فضل الرحمان صافي جزاه الله خيراً.

من قريش آباؤك ألغر جاؤوا هم حماةُ ألعرين كهف ألنَّزيل لأبي بكر ينتمون ومن تيـ م فروع تسلسلت من أصول

توفي وآلده وهو صغير ، وتربئ في حجر وآلدته ، وهو محفوف بعين عناية مولاه ، وملحوظ بحفظه ورعايته ، إلى أن بلغ سن التمييز وأُجلس عند المعلم ، فأتقن الكتابة والقراءة ، وأكمل حفظ القرآن الكريم عن ظهر قلب ، ولم يتجاوز عمره عشر سنين ، فقد كان ذا حظ وافر من الفهم والذكاء .

ثم جد وآجتهد في تحصيل العلوم النّقلية والعقلية على عدة مشايخ ذوي تمكين، وعلماء جهابذة ميامين من علماء الأحساء، ومن غيرهم ممن يَقدُم الأحساء حيث كانت في ذلك الوقت محط رحال العلماء، وقبلة الفصحاء والبلغاء ومناراً للعلم، وكلما ظفر شيخنا بشيخ متفنن في العلوم مع الإتقان؛ اشتغل عليه حسب الإمكان، حتى برع في كثير من العلوم، وفاق أقرانه، وغدا من أفاضل علماء عصره.

### مِثْ يوخه:

لقد. تتلمذ ٱلشيخ تَعَنَّلَتُنَّكَ عَلَىٰ جملة كبيرة من ٱلعلماء ، ومن أبرزهم عمَّاه :

- ٱلعلامة ٱلشيخ عبد الرحمان بن الشيخ عمر الملا الحنفي.
  - ٱلعلامة ٱلشيخ أحمد بن ٱلشيخ عمر ٱلملا ٱلحنفي.

• ألعلامة ألشيخ حسين بن محمد بن أبي بكر الأحسائي الحنفى.

كما أخذ من علماء الحرمين الشريفين أثناء سفره لأداء مناسك الحج، ومن أبرزهم:

- ألسيد محمد بن ألسيد أحمد ألعطوشي ألمالكي ألمغربي ثم
   ألمدني، ألمدرس بالمسجد ألنبوي ألشريف.
- وألعلامة ألجليل ألسيد ياسين ميرغني ألحنفي ألمكي ،
   وألمدرس بالمسجد ألحرام.
- وتلقى علم الأخلاق والآداب والسلوك من الفاضل العالم
   العامل الناسك الزاهد الشيخ حسين بن أحمد الشهير بالدوسري
   الشافعي البصري ثم المكي.

#### تلامذىت، :

أجازه شيوخه بما تجوز لهم روايته ، وتُعلم لديهم درايته من تفسير وحديث وأصول وفروع من منقول ومعقول ، مما تلقوه عن مشايخهم كما هو مذكور في أثباتهم.

كما أذنوا له بالإفتاء والتدريس، فأفتى ودرَّس في حياة أشياخه، وظهرت براعته وحسن تقريره، فأقبل عليه طلاب العلم من كل مكان ينهلون من علمه، وينتفعون بتربيته وسلوكه، فانتفع به خلق كثير.

وقد ذكر بعضَ تلاميذه آبنُهُ ألعلامة الشيخ عبد الله في ترجمته له المسماة: «بغية السائلين عن ترجمة خاتمة المتأخرين».

#### زهت و تقواه :

كان بَعَنَشَتَ عالماً مهاباً مطاعاً عند العامة والخاصة وولاة الأمر، بلغ من الشهرة في عصره وبعد عصره مقداراً لا مزيد عليه، ذا سياسة وعقل راجح رصين، بحيث لا يواجه أحداً بما يكره، بل يكلمه بالرفق واللين، وصاحب إيثار وإنصاف وعفاف، ينصح الناس ويحببهم للائتلاف، وينهاهم عن الأمور التي تؤدي إلى الخلاف، ذا رحمة وشفقة وحمية دينية، يزجر عن الأفعال الرَّديَّة الدَّنيَّة، متواضعاً مع الكبير والصغير، والغني والفقير، سمحاً ليناً.

وقد كان رَحِمَالُهُ ممن طلَّق الدنيا ألبتة ، وركب فرس الزهد يبتعد عن الشبهة فضلاً عن الحرام ؛ ليكون في تجلِّ دائم مع ربه ، متأسِّياً بقول سيد الناس سَمَّالُهُ اللهُ ، وازهد عما في الدنيا يحبك الله ، وازهد عما في أيدي الناس يحبك الناس الناس

فكان من تعففه أنه لا يجعل غذاء جسمه إلا من غلّات عقارات ملكه ، وأما ما كان تحت يده من غلات عقارات وقف ؛ فيعزلها في موضع ، وتباع ، ثم يصرفها بعد عمارتها في مصارفها .

ويمكن أن نلخص منهجه أليومي بالعلم وألتعليم ، وألوعظ والتذكير ، وألدعوة إلى ألله بالحكمة وألموعظة ألحسنة ، مع المواظبة على نوافل ألطاعات ؛ من صلاة وصيام كما وردت بذلك ألسنة ألسنية .

<sup>(</sup>١) رواه أبن ماجه (٤١٠٢).

وكان صَنَاتُنه يقوم للتهجد بعد النصف الأول، ثم يدعو بعد فراغه بأدعية نافعة للخاصة والعامة ، مواظباً على إحياء ما بين العشاءين وما بين الطلوعين ، وعلى صلاة الاستخارة كل يوم بعد الإشراق ركعتين ، والإتيان بدعائها المخصوص.

وَالْبَحْنَاتُمْ : فأوقاته كلها معمورة بالطاعات ؛ من تدريس أول آلنهار إلى الضحوة الكبرى ، وبعد صلاة الظهر إلى قرب صلاة العصر ، وبعدها إلى قرب المغرب ، مستديماً في هذه الثلاثة أوقات ما عدا يوم الجمعة ويوم الثّلاثاء ، فيدرس آخر النهار فيهما كما جرت به عادة علماء هذه البلاد رَحْمَائِمُ جميعاً .

#### مولفات. :

لقد ترك لنا يَعَنُّلُنُّكَ لَى مصنفاتٍ كثيرةً جاوزت ٱلتسعين ؛ منها :

- «إرشاد ألقاري لصحيح ألبخاري ». (خ)
- «هداية ٱلمحتذي شرح شمائل آلترمذي » . (ط)
  - «منهل ألصفا في شمائل ألمصطفىٰ ». (خ)
    - «حادى ٱلأنام إلىٰ دار ٱلسلام». (ط)
- «خلاصة الاكتفاء في سيرة المصطفىٰ والثلاثة الخلفاء ». (ط)
  - «عقد أللآلي بشرح بدء ألأمالي ». (ط)
- «روضة النواظر والألباب بذكر أعيان الصحابة الأنجاب». (خ)
  - « منظومة تحفة ٱلطلاب » في ٱلفقه ٱلحنفي . (ط)

#### ترجب ببهلۇنف

- «زواهر ألقلائد على مهمات ألقواعد». (ط)
- «منهاج ألراغب شرح إتحاف ألطلاب ». (ط)
- « مُسَّنَاكُ النَّقَاتُ الْفَاتُ الْفَيْنَ كُورُوضْ الصِّفَارِثُ » ، وهو هنذا ٱلكتاب ٱلذي أقوم بخدمته .

ومن أراد الوقوف على ترجمة وافية للشيخ ومؤلفاته ؛ فليراجع ترجمته المسماة : « إجابة السائلين بترجمة خاتمة المتأخرين » لابنه العلامة الشيخ عبد الله يَمْهَاللَهُ عَنْهَا الله بهما .

#### وفت اته:

توفي رَمَّالُمُتُكَ لَيلة الخميس ليلة التاسع والعشرين من شهر صفر الخير سنة (١٢٧٠هـ) بمكة المكرمة بعد قضاء مناسك الحج ، وكانت وفاته وقت التذكير (١) في الحرم الشريف ، وغسله رجل موصوف بالصلاح وهو من خواص أصحاب الشيخ اسمه الشيخ محمود الكردي المكي ، ودفن في حوطة الشيخ صالح الريس ، وقد دفن بهاذه الحوطة جمع من العلماء والصلحاء رَمُّمُ اللهُ جميعاً.

#### 

<sup>(</sup>۱) ٱلتذكير: هو مناجاة آلله تعالى قبل صلاة ٱلفجر، ويسمى في بغداد بالتمجيد، وكان يؤدَّىٰ على نغم معين؛ وهو (ٱلسفيانِ) فرع من مقام (ٱلسيكا)، ومن أشهر ٱلممجدين ٱلحاج نجم ٱلشيخلي، وهو تلميذ ٱلملا عثمان ٱلموصلي تَتَهَاتُنْكَ لَهُ.

### مَطْلَبٌ <u>ذِ*رُرُ*اهلِ *لِيُنَ*ّ</u>ذُوبِيانِ فِضِلِهم

ليعلم أنَّ أهل السَّنة والجماعة أتباع الإمامين: الإمام أبي الحسن الأشعري، وإمام الهدئ أبي منصور الماتريديِّ مَثَاتَتُ هم أتباع الأشعري، وإمام الهدئ أبي منصور الماتريديِّ مَثَاتَتُ هم أتباع السَّلف وأتباع المذاهب الأربعة من الحنفية والمالكية والشَّافعية وفضلاء الحنابلة، وهم سواد هاذه الأمة، وأئمة هاذا الدين القويم، ونحن نرفع رؤوسنا فوق الشَّمس باتباع هاؤلاء الذين هم أثمة هدئ، وقد جاءت البشري إشارة لهاذين الإمامين ولأتباعهما في كلام الحبيب المحبوب الشَّنَ يَعِثم، وإليك بيانه.

وفي حديث البخاري أيضاً ، عن عمران بن الحصين نَعْيَنَكُمْ قال : « أبشروا يا بني جاءت بنو تميم إلى رسول الله سَمَّائِكَمْ ، فقال : « أبشروا يا بني تميم » ، قالوا : أما إذ بشرتنا ؛ فأعطنا ، فتغيَّر وجه رسول الله سَمَّائِكَ يَعَمُّ ، فجاء ناس من أهل اليمن ، فقال : النبي سَمَّائِكَمْ : « اقبلوا البشرى إذ فجاء ناس من أهل اليمن ، فقال : النبي سَمَّائِكَمْ : « اقبلوا البشرى إذ

<sup>(</sup>١) «صحيح البخاري» كتاب المغازي، باب قدوم الأشعري، رقم (٤٣٨٨).

مَطْلَب: زَكْرُاهلِ لِيَّنَهُ وبيانِ فِضِلِهم

لم يقبلها بنو تميم » ، قالوا : قد قبلنا يا رسول ٱلله (١٠) .

وأبو موسى ٱلأشعري نَعْيَاتُسُّتُ يمنيٌّ ، وقد عنون ٱلبخاري عند هذا ٱلحديث بقوله: باب قدوم ٱلأشعريين وأهل ٱليمن ، وقال أبو موسى عن ٱلنبي سَنَاتُسَلِيمُ : «هم مني وأنا منهم »(٢).

وفي قوله تعالى: ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ يِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (المناثدَة: ٥٤) قال المناشِسَلَيْمَ : « هم قوم هاذا » ، وضرب بيده على ظهر أبي موسى الأشعري رَفِيَ اللَّهُ عَلَى اللهُ .

قال شيخ ألإسلام ألإمام تاج ألدين ألسبكي تَعِنَالْتُلْتُ لَى :

( وقد استوعب الحافظ - أي: ابن عساكر - في كتاب « التبيين » ( ) الأحاديث الواردة في هلذا الباب ، وهلذا ملخصها: قال علمائنا: بشر فيها سَلَمُ الله الواردة في هلذا الباب ، وهلذا ملخصها: قال علمائنا: بشر فيها سَلَمُ الله المحسن الأشعري إشارة وتلويحاً ، كما بشر بأبي عبد الله الشافعي رَحِين المحسن الأشعري المال عديث: « عالم قريش يملأ طباق الأرض علماً » ( ) وبمالك رَحَيْنَ الله عني حديث: « يوشك أن يضرب الناس علماً » ( ) وبمالك رَحَيْنَ الله عني حديث: « يوشك أن يضرب الناس

<sup>(</sup>١) ألمصدر ألسابق رقم (٤٣٨٦).

<sup>(</sup>٢) ٱلمصدر ٱلسابق.

<sup>(</sup>٣) رواه بهاذا أللفظ ألحافظ أبن عساكر في «تبين كذب ألمفتري» (ص ٤٩).

<sup>(</sup>٤) ينظر «تبيين كذب ٱلمفتري» (ص ٤٥).

<sup>(</sup>٥) رواه أبو نعيم في «حلية اَلأولياء» (٩ / ٦٥)، واَلحافظ اَلبيهقي في «مناقب اَلشافعي» (١ / ٢٦).

آباط آلإبل، فلا يجدون عالماً أعلم من عالم آلمدينة "(1) ، وكذلك إمامنا آلأعظم أبو حنيفة ؛ فقد ورت أحاديث صحيحة تشير إلى فضله ؛ منها قوله الشيئية فيما رواه آلشيخان عن أبي هريرة ، والطبراني عن آبن مسعود التَيَاتُيَاتُم أن آلنبي التَاوَله رجال من أبناء فارس "(1).

وممن وافق على هنذا التأويل ـ أي: الذي في حق الإمام الأشعري ـ وأخذ به من حقّاظ المحدِّثين وأثمتهم: الحافظ الجليل أبو بكر البيهقيُّ فيما أخبرَنا به يحيى بن فضل العمري في كتابه، عن مكي بن علام، اخبرَنا الحافظ أبو القاسم الدمشقي، أخبرَنا الشيخ أبو عبد الله محمد بن الفضل الفراوي، أخبرَنا أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي، قال: أما بعد:

فإن بعض أثمة الأشعريين تَوَاتَثَثَمُ ذاكرني بمتن الحديث الذي النبات أبو العباس عبد الله الحافظ، اخبرَا أبو العباس

<sup>(</sup>١) رواه ألحاكم في « ألمستدرك على ألصحيحين » (١/ ١٦٨)، و« ألسنن ألكبرئ » (٢/ ٤٨٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٦/ ٦٤)، والطبراني في «معجمه الكبير» (١٠/ ٢٠٤)، وأورده الهيثمي في «المجمع» (١٠/ ٢٠٥)، وفيه محمد بن الحجاج اللَّخميُّ وهو كذَّابٌ، ومرادُ الهيثمي في «مجمع الزوائد» الحكمُ على سند رواية أبن مسعود، لا على أصل الحديث؛ لأنه ثابت في «الصحيحين».

محمد بن يعقوب ، حدّ إبراهيم بن مرزوق ، حدّ وهب بن جرير ، وأبو عامر العقدي ، قالا : حدّ شعبة عن سماك بن حرب ، عن عياض الأشعري قال : لما نزلت : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ يِقَوْرِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ ﴾ عياض الأشعري قال : لما نزلت : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ يِقَوْرِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُ ﴾ [المائنة : ٥٥] ؟ أوما النبي المائني الله المي موسى ، فقال : «هم قومُ هاذا).

قال ألبيهقي: وذلك لِمَا وجد من ألفضيلة ألجلية ، وألمرتبة ألشريفة للإمام أبي ألحسن ألأشعري تَعَيَّشَتَكُ ، فهو من قوم أبي موسى وأولادِه الذين أوتوا ألعلم ، ورزقوا ألفهم مخصوصاً من بينهم بتقوية ألسنة وقمع ألبدعة بإظهار ألحجة ورد الشبهة ، وألأشبه أن يكون رسول الله مؤسَّسَ يَنتُمُ إنما جعل قوم أبي موسى من قوم يُحبُّهم ويُحبُّونه ؛ لما علم من صحة دينه ، وعرف من قوة يقينه ، فمن نحا في علم ألأصول نحوهم ، وتبع في نفي ألتشبيه مع ملازمة ألكتاب وألسنة قولَهم ؛ جُعل من جملتهم . انتَحى كلام ألبيهقي .

ونحن نقول (۱) ولا نقطع على رسول الله الشائلية على يشبه أن يكون نبي الله الشائلية إنما ضرب على ظهر أبي موسى في الحديث الذي قد مناه ؛ للإشارة والبشارة بما يخرج من ذلك الظهر في تاسع بطن ، وهو الشيخ أبو الحسن ، فقد كانت للنبي الشائلة إشارات لا يفهمها إلا الموقّون المؤيدون بنور من الله ، الراسخون في العلم ، ذووا البصائر المشرقة ، ﴿ وَمَن لَرَّ يَجْعَل اللهُ اللهُ مُؤرا فَمَا لَكُمُ مِن أَلهُ مِن أَوْرٍ ﴾ [التود: ١٠].

<sup>(</sup>١) أي: ٱلإمام تاج ٱلدين ٱلسبكي.

وعن مجاهد في قوله تعالى : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِى ﴾ [النائدة : ٥٤] قال : قوم من سبأ ، قال اًبن عساكر : والأشعريون قوم من سبأ .

قلت: وقال علماؤنا: إنّ النبي المناسكية لم يحدّث في أصول الدين أحداً بحديث حدثه للأشعريين، وأنهم الذين اتختصوا بسؤاله عن ذلك وإجابته لهم، ففي "صحيح البخاري» وغيره عن عمران بن الحصين قال: إني لجالس عند النبي المناسكية إذ جاءه قوم من بني تميم، فقال: «أقبلوا البشرى يا بني تميم»، قالوا: قد بشرتنا؛ فأعطنا يا رسول الله، قال: فدخل عليه ناس من أهل اليمن، فقال: «أقبلوا البشرى يا أهل اليمن إذ لم يقبلها بنو تميم»، قالوا: قبلنا يا رسول الله، جئنا لنتفقه في الدين، ونسألك عن أول هاذا الأمر، كذا في لفظ، وفي لفظ البخاري: جئناك نسألك عن هاذا الأمر، قال: «كان لفظ، ولم يكن شيء غيره» (۱)، وفي رواية: «ولم يكن شيء قبله، وكان عرشه على الماء، ثم خلق السماوات والأرض، وكتب في الذكر كل شيء ... "(۲)) انتعلى كلام الإمام السبكي (۱).

<sup>(</sup>۱) «صحيح البخاري» كتاب بدء الخلق، باب الطّيب للجمعة، رقم (٣١٩١). (۲) «صحيح البخاري» كتاب التوحيد، باب وكان عرشه على الماء، رقم (٧٤١٨).

٢ ) ---- مَطْلَب: زَكْرُاهلِ لِيَّنَّهُ وبيا بِ فِضِلِهم

وقال تاج الدين السبكي أيضاً: (اعلم أن أبا الحسن لم يُبدع رأياً، ولم يُنشِ مذهباً، وإنما هو مقر لمذهب السلف، مناضل عمّا كانت عليه صحابة رسول الله الشَّاسَيَة أن فالانتساب إليه إنما هو باعتبار أنه عقد على طريق السلف نطاقاً، وتمسك به، وأقام الحجج والبراهين عليه، فصار المقتدي به في ذلك السالك سبيله في الدلائل يسمى أشعرياً)(١).

هلذا فيما يتعلق بالإمام أبي الحسن الأشعري تَعْتَلْتُعْتَكَانَى.

أما إمام الهدئ أبو منصور الماتريدي تَعَيَّشَتَكَ أَنَّ ؛ فقد جاءت البشري به إشارة وتلويحاً ، وذلك بقوله شَاسُكَيْمُ : « لتفتحن القسطنطينيّة ، ولنعم الأمير أميرها ، ولنعم الجيش ذلك الجيش »(٢) ، ومعلوم أنَّ الذي فتح القسطنطينيّة إنما هو القائد محمد الفاتح تَعَشَّسُكَ ، وهو حنفي ماتريديّ صوفي المشرب ، والجيش المذكور قد حوى الأشاعرة والماتريدية .



<sup>(</sup>۱) ينظر «طبقات ألشافعية ألكبرئ» (۳ / ۳۲۲)، و«تبيين كذب ألمفتري» (ص ٥١).

<sup>(</sup>٢) رواه ألحاكم في «ألمستدرك» (٤/ ٤٦٨)، وأورده ألحافظ أبن عبد ألبر في «ألاستيعاب» (١/ ١٧٠)، وألهيثمي في «مجمع ألزوائد» (٦/ ٣٢٣).

# مَظَلَبٌ

# ثبوتُ التّأويلِ أَضِيالِيّ عرابِسَّكَف

والتأويل التفصيلي وإن كان عادة الخلف، فقد ثبت أيضاً عن غير واحد من أئمة السلف وأكابرهم كابن عباس من الصحابة، ومجاهد تلميذ ابن عباس من التابعين، والإمام أحمد ممن جاء بعدهم، وكذلك البخاري وغيره.

أما أبن عباس ؛ فقد قال ألحافظ أبن حجر في "شرح ألبخاري "(1): وأما ألساق ؛ فجاء عن أبن عباس في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يُكُشُفُ عَن سَاقِ ﴾ [القلد: ٤٢] قال : عن شدة من الأمر ، والعرب تقول : قامت الحرب على ساق ؛ إذا أشتدت ، ومنه : [منالرّجن ] قَد سَنَّ أصحَابُك ضَربَ الأعنَاق وقامَت الحربُ بِنَا عَلَىٰ سَاق

وجاء عن أبي موسى ٱلأشعري في تفسيرها: عن نور عظيم ، قال أبن فورك: معناه ما يتجدد للمؤمنين من ٱلفوائد وٱلألطاف.

وقال ٱلمُهَلب: كشف ٱلساق للمؤمنين رحمة ولغيرهم نقمة.

وقال الخطابي (٢): تهيّب كثير من الشيوخ الخوض في معنى السّاق، ومعنى قول أبن عباس: أن ألله يكشف عن قدرته التي تظهر

<sup>(</sup>۱) « فتح ألباري شرح صحيح ألبخاري » (۱۳ / ٤٢٨ ) . ·

<sup>(</sup>٢) ينظر «الأسماء والصفات» للبيهقي (ص ٣٤٥).

مُطلَب: ثبوتُ التّأويلِ تفصِيليِّ عرابسَّكف

بها الشدة ، وأسند البيهقي الأثر المذكور عن أبن عباس بسندين كل منهما حسن ، وزاد : إذا خفي عليكم شيء من القرآن ؛ فابتغوه من الشعر ، وذكر الرجز المشار إليه ، وأنشد الخطابي في إطلاق الساق على الأمر الشديد :

### في سَنَةٍ قَد كشَفَتْ عَن ساقِهَا

وأما مجاهد؛ فقد قال الحافظ البيهقي (١): واخبرن أبو عبد الله الحافظ وأبو بكر القاضي قالا: حدّث أبو العباس محمد بن يعقوب، حدّث الحسن أبن علي بن عفان، حدّث أبو أسامة، عن النضر، عن مجاهد في قوله مَنزَيّل : ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثُمّ وَجُدُ اللّهِ ﴾ [البقرة: ١١٥] قال: قبلة الله ، فأينما كنت في شرق أو غرب ؛ فلا توجهن إلا إليها.

وأما الإمام أحمد؛ فقد روى البيهقي في «مناقب الإمام أحمد» عن الحاكم، عن أبي عمرو بن السماك، عن حنبل: أن أحمد ابن حنبل تأوَّل قول الله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُك ﴾ [النجد: ٢٢]: أنه جاء ثوابه.

ثم قال آلبيهقي: وهلذا إسناد لا غبار عليه نَقل ذلك آبن كثير في «تاريخه».

<sup>(</sup>١) ينظر «ألأسماء وألصفات» (ص ٣٠٩).

وفي رواية أخرجها البيهقي في كتاب «مناقب الإمام أحمد» تأويل: ﴿ وَجَآهَ رَبُّكَ ﴾ [الفجر: ٢٢] بمجيء ثوابه ، ثم قال البيهقي: وهاذا إسناد لا غبار عليه.

قال البيهقي في «مناقب الإمام أحمد» (١): أنبَانا الحاكم، قال: حدّثنا أبو عمرو بن السماك، قال: حدّثنا حنبل بن إسحاق، قال: سمعت عمي أبا عبد الله \_ يعني: أحمد \_ يقول: احتجوا عليَّ يومئذ \_ يعني: يوم نوظر في دار أمير المؤمنين \_ فقال تجيء سورة البقرة يوم القيامة وتجيء سورة تبارك، فقلت لهم: إنما هو الثّواب، قال الله تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [الفنجر: ٢٢] إنما يأتي قدرته، وإنما القرآن أمثال ومواعظ.

قال ألبيهقي: وفيه دليل على أنه كان لا يعتقد في ألمجيء ألذي ورد به ألكتاب، وألنزول ألذي وردت به ألسنة أنتقالاً من مكان إلى مكان كمجيء ذوات ألأجسام ونزولها، وإنما هو عبارة عن ظهور آيات قدرته، فإنهم لما زعموا أن ألقرآن لو كان كلام ألله وصفة من صفات ذاته ؛ لم يجز عليه ألمجيء وألإتيان، فأجابهم أبو عبد ألله بأنه

<sup>(</sup>۱) ينظر « ألبداية وألنهاية » (۱۰ / ۳۲۷ ) ، وتعليق ألعلامة محمد زاهد ألكوثري على « ألسيف ألصقيل » للإمام ألسبكي (ص ۱۲۰ ـ ۱۲۱).

٢ ) = مَطْلَب: ثبوتُ التّاويلِ الفِصِياتِي عن السَّاف

يجيء ثواب قراءته آلتي يريد إظهارها يومئذ ، فعبر عن إظهاره إياها بمجيئه .

وهنذا دليل على أن الإمام أحمد تَعَنَّشَتَكُ ما كان يحمل آيات الصفات وأحاديث الصفات التي تُوهِم أن الله متحيز في مكان أو أن له حركة وسكوناً وانتقالاً من أعلى إلى أسفل على ظواهرها.

إذ لو كان يعتقد في الله الحركة والسكون والانتقال؛ لترك الآية على ظاهرها وحملها على المجيء بمعنى التَّنقُّل من علو إلى سفل كمجيء الملائكة، وما فاه بهاذا التأويل.

وقد روى ألبيهقي في « ألأسماء والصفات » (١) عن أبي ألحسن المقرئ قال : حدّث أبو عمرو الصفار ، حدّث أبو عوانة ، حدّث أبو ألحسن الميموني قال : خرج إلي يوما أبو عبد الله أحمد ابن حنبل فقال : أدخل ، فدخلت منزله فقلت : أخبرني عما كنت فيه مع القوم ، وبأي شيء كانوا يحتجُّون عليك ؟ قال : بأشياء من القرآن يتأوَّلونها ويفسرونها ، هم أحتجُّوا بقوله : ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرِ مِن رَبِهِم مُحَدَثُ لا الاسِيّه : ٢] قال : قلت : قد يحتمل أن يكون تنزيله إلينا هو المُحدَثُ لا الذكر نفسه هو المُحدَث.

<sup>(</sup>١) ينظر « ألأسماء وألصفات » (ص ٢٣٥).

قلت \_ أي : قال البيهقي \_ : والذي يدل على صحة تأويل أحمد ابن حنبل صحة تأويل أحمد ابن حنبل صحة تأويل أحمد ابن الحسن بن فورك ، حدثنا أبو عبد الله بن جعفر ، حدثنا يونس بن حبيب ، حدثنا أبو داود ، حدثنا شعبة ، عن عاصم ، عن أبي واثل ، عن عبد الله \_ هو ابن مسعود \_ وَيُوَاتِشُكُ قال : أتيت رسول الله واشتر فلم علم يرد علي الم فأخبرني ما قَدُم وما حدث ، فقلت : يا رسول الله واشتر يعلم أحدث في شيء ، فقال رسول الله واشتريام الله عن الله عن الله عن المحدث أحدث في المدن أمره ما شاء ، وإن مما أحدث ألا تكلموا في الصلاة » .

وورد ٱلتَّأويل أيضاً عن ٱلإمام مالك ؛ فقد نقل ٱلزرقاني (١) عن أبي بكر ٱبن ٱلعربي أنه قال في حديث: «ينزل ربنا»: ٱلنزول راجع إلىٰ أفعاله لا إلىٰ ذاته ، بل ذلك عبارة عن مَلَكِه ٱلذي ينزل بأمره ونهيه.

فالنزول الحسيُّ صفة الملك المبعوث بذلك ، أو معنوي بمعنى لم يفعل ثم فعل ، فسمىٰ ذلك نزولاً عن مرتبة إلىٰ مرتبة ، فهي عربية صحيحة.

<sup>(</sup>۱) ينظر «شرح ألزرقاني على ألموطأ» (٢/ ٣٥).

٣ ) التَّاويل تفصيليَّ عرابَّكُف مَطْلَب: ثبوتُ التَّاويل تفصِيليِّ عرابَّكُف

وأوَّلَ ٱلإمام ٱلبخاري الضحِك الوارد في الحديث بالرحمة نقل ذلك عنه الخطابي فقال: وقد تأوَّل البخاري الضحك في موضع آخر على معنى الرحمة وهو قريب وتأويله على معنى الرضا أقرب(١).

وكذلك ورد في «صحيح البخاري» (٢) عند قوله تعالىٰ : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ ﴾ [القَمَض: ٨٨] قال البخاري : إلا ملكه ، وقال : إلا ما أريد به وجه الله.



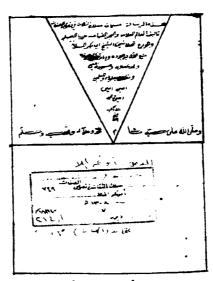
<sup>(</sup>١) ينظر «ألأسماء وألصفات» (ص ٤٧٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر «صحيح ألبخاري» كتاب ألتفسير ، باب تفسير سورة ألقصص.

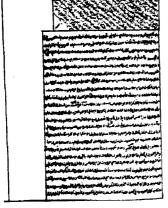
مُسَلكُ الثَّقَاتُ عَلِيْ نُصُوصٌ لَصِّفَاتْ \_\_\_\_\_\_

# صور المخطوط المشعان بر



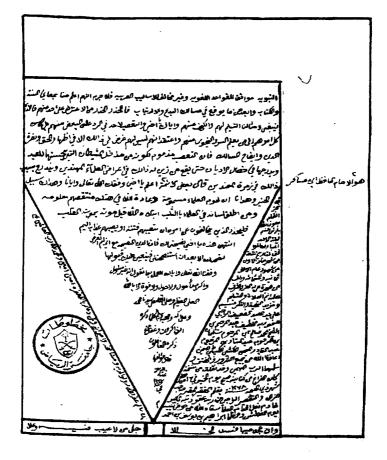


صفحة ألعنوان من ألمخطوط

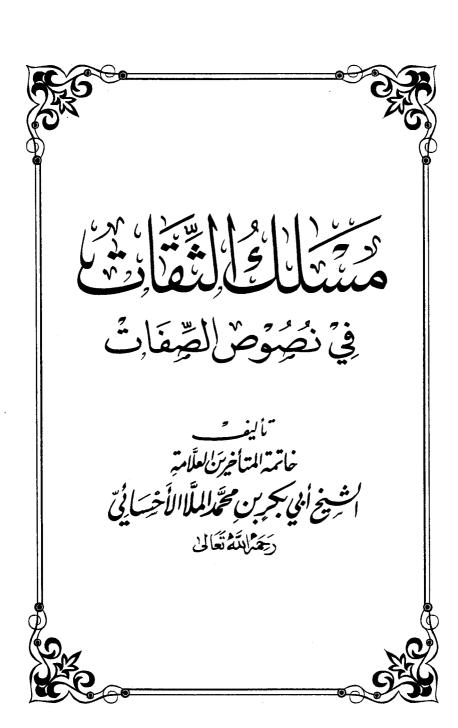




ألورقة ألأولئ من ألمخطوط



الصفحة الأخيرة من المخطوط





# مقدّمت المؤلّف بسم الله الرحم الرحيم رب يسر و تمم ياكريم

ٱلحمدُ لله ٱلواحدِ ٱلأحد فلا شريك له ، ٱلفرد ٱلصَّمد ٱلذي لا شَبيه له ، والصَّلاة والسَّلام الأتمَّان الأكمَلان على سيِّدنا ونبيَّنا محمدِ عبده ونبيه الذي أرسَلَهُ ، وعلى كافة الخلقِ فضَّلَهُ ، وعلى آله وأصحابه وأتباعه وأحزَابِه صَلاةً وسَلاماً دائمين ما رُسِمَت مسألة ، وكُشِفَت مُعضِلةً.

#### أمّابَعُند:

فقد ورد عليَّ سؤالٌ من بعض الإخوان من مقلديّ مذهب الإمام أحمد ابن حنبل رَمِّنْ أَسَّلَى ورضي عنه ، أن أبيِّن له ما يعتقدُهُ ، وأوضِّحَ له ما يعتمدُه مما يتعلقُ بآياتِ الصِّفات المتشابهات ، وأحاديثها المرويَّة عن الثُّقات.

فأَجبتُهُ إلىٰ ذلك مستَمداً من الله تعالىٰ العَون ، سائلاً منه العصمَة من الخطأ والصَّون ، مسَمِّياً لهاذا الجواب بـ مُسَيَّتُلْكُ لَثُقَاتُ لَا فِي مَن الله تعالىٰ أن يكون هاذا الجواب سبباً لهداية المسترشدين ، وأرجو من الله تعالىٰ أن يكون هاذا الجواب سبباً لهداية المسترشدين ، وعُدَّة كافية لعصمة المهتدين .

فَأَقُولُ \_ وَبِالله سبحانه ٱلتَّوفيق وٱلهدايةُ إلىٰ أقوم ٱلطَّريق \_:

أعلم: أرشدني آلله تعالى وإيّاك إلى سلوك طريق آلهدى ، وحفظني وإيّاك من سُبُل أهل آلرَيغ وآلاعتداء ، أنَّ كلمة أهل آلحق من أهل السُّنة وآلجماعة ، متفقة على أنَّ آلله سُبَهَا وَالله منزَّة عن آلجسمية ولواحِقِهَا ، فلا يقال: إنَّه جسمٌ على آلإطلاق ، ولا يقال: إنَّه جسمٌ لا كالأجسام ، لاستحالة ذلك عليه تعالى عقلاً ونقلاً ، وكفَّروا آلقائل بذلك ، وكذا كلمتُهم متفقة على أنَّه تَعَالى لا يتَمكَّن بمكان ، ولا يَمُرُّ بذلك ، وكذا كلمتُهم متفقة على أنَّه تَعَالى لا يتَمكَّن بمكان ، ولا يَمُرُّ

<sup>(</sup>۱) آلدليل آلعقلي على ذلك: أنه لو كان يشبه شيئاً من خلقه؛ لجاز عليه ما يجوز على آلخلق من آلتغيُّر وآلتطور، ولو جاز عليه ذلك؛ لاحتاج إلى من يُغيِّرُهُ، وآلمحتاج إلى غيره لا يكون إلهاً، فثبت له أنه لا يشبه شيئاً.

<sup>(</sup>۲) والبرهان النقلي: هو قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَحَى ۗ ﴾ (الشؤيط: ١١) ، وهو أوضح دليل نقلي جاء في القرآن؛ لأن هاذه الآية تُفهِمُ التنزيه الكلي؛ لأن الله تبارك وتعالى ذكر فيها لفظ ﴿ شَحَى ۗ ﴾ في سياق النفي ، فهي للشمول ، فالله تبارك وتعالى نفى بهاذه الجملة عن نفسه مشابهة الأجرام والأجسام والأعراض ، فهو تبارك وتعالى كما لا يشبه ذوي الأرواح من أنس وجن وملائكة وغيرهم ، لا يشبه الجمادات من الأجرام العلوية والسفلية أيضاً ، فالله تبارك وتعالى لم يقيد نفي الشبه عنه بنوع من أنواع الحوادث ، بل شمل نفي مشابهته لكل أفراد الحادثات ، ويشمل نفي مشابهة الله لخلقه: تنزيهه تعالى عن المكان والجهة والكمية والكيفية ، فالكمية هي مقدار الجرم ، فهو تبارك وتعالى ليس كالجرم الذي يدخله المقدار والمساحة والحد ، فهو ليس بمحدود ذي مقدار ومسافة .

عليه زَمَانٌ ، ولا يتَّصفُ بالفَوقية المكانيَّة ، ولا بالتَّحتية ، ولا بالقُرب ، ولا بالقُرب ، ولا بالبُعدِ بالمَكَان ، ولا يقَال : إنَّه في جهةٍ (١) من الجِهات السِّت ، لا جِهة فوقٍ ولا غيرها(٢).

الكفسر اللغوي أبو حيان في قوله تعالى: ﴿ وَيِلَمِ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ (التغل: الله المشكلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ (التغل: ﴿ وَيَلَمُ الْمَثُلُ الْأَعْلَىٰ ﴾ (التغل: عن الولد، والصاحبة، وجميع ما تنسب الكفرة إليه، مما لا يليق به تعالىٰ ؛ كالتشبيه، والانتقال، وظهوره تعالىٰ في صورة، إذا : فلا يُوصف ربنًا مَشَرَّيُ بصفات المخلوقين ؛ من التَّغير، والتَّطور، والحلول في الأماكن، والشكنىٰ فوق العرش، تعالىٰ الله عن ذلك علواً كبيراً. ينظر «البحر المحيط» (٢/٣٢).

<sup>(</sup>۱) وكذا لا يقال: داخل ألعالم ولا خارجه، فمن أعتقد ألاتصال بالعالم أو الانفصال عنه؛ كفر، كما يفهم من صريح عبارة «ألتحفة» لابن حجر حيث قال في أحكام ألرِّدة منها: (أو أَثبت له ما هو منفيِّ عنه إجماعاً؛ كاللون، أو الانفصال بالعالم، أو الانفصال عنه، فمُذَّعي الجسمية أو الجهة إن زعم واحداً من هاذه؛ كفر، وإلا فلا؛ لأنَّ الأصح: أن لازم المذهب ليس بمذهب «بلازم»، ونوزع فيه بما لا يُجدي، وظاهر كلامهم هنا الاكتفاء بالإجماع وإن لم يُعلم من الدِّين بالضَّرورة، ويمكن توجيهه بأنَّ المُجمع عليه هنا لا يكون إلَّا ضرورياً، وفيه نظر، والوجه: أنَّه لا بد من التقييد به هنا أيضاً، ومن ثمَّ قيل: أخذاً من حديث الجارية يغتفر نحو التَّجسيم والجهة في حقِّ العوام؛ لأنَّهم مع ذلك على غايةٍ من اعتقاد التَّنزيه والكمال المطلق) انتَهى من «تحفة» الشيخ أبن حجر الهيتمي بَعَنْشَكَاكَ. كذا بخط المؤلف لوحة (1/أ).

 <sup>(</sup>٢) لأن من عرف لفظ الجهة ، ومعنى لفظ الاختصاص ، فَهِم قطعاً استحالة
 الجهات على غير الجواهر والأعراض ؛ إذ الحيز معقول ، وهو الذي =

واختلفوا في تَبَديْع ٱلقَائلِ بالجهة وتكفيرِه علىٰ قولين (١) ، وكذا لا يُقَال عندَهم: إنَّه سبحانه فوقَ ٱلعَرش بمعنى ٱلفوقية ٱلحسية.

وإنما يقال: استوى على عرشه ، كما جاء في كتابه العزيز ، أي : استواء يليق بجلاله كما أراد وأخبر ، استواء منزَّها عن الحلول والاستقرار والحركة والانتقال ؛ لأنَّ هاذه الأشياء من لوازم الأجسام ، وقد قامت الأدلة القطعية على أنَّه سبحانه يستحيل عليه الجسمية ، وكذا لوازُمها كما سيأتي .

يختص الجوهر به، ولكن الحيز إنما يصير جهة إذا أضيف إلى شيء آخر
 متحيز.

قال ألإمام أبو جعفر ألطحاوي في «عقيدته» ألتي ذكر أنها عقيدة أهل ألسنة وألجماعة: (تعالى ألله عن ألحدود وألغايات، وألأركان وألأعضاء وألأدوات، لا تحويه ألجهات ألست كسائر ألمبتدعات). ينظر «ألعقيد ألطحاوية» (ص ٧٥).

(۱) قال أبن نجيم: ويكفر بإثبات ألمكان لله تعالى ، فإن قال: الله في ألسَّماء ؛ فإن قصد حكاية ما جاء في ظاهر الأخبار ؛ لا يكفر ، وإن أراد المكان ؛ كفر ، وإن لم يكن له نية ؛ كفر عند الأكثر ، وهو الأصح وعليه الفتوى .

ومعنى (إن لم يكن له نية): أنه إن أطلق ألكلام وقال: لا أدري ماذا قصدت، ولم يقصد ألمكان؛ لا يكفر. ينظر «ألبحر ألرائق» (٥/ ١٢٩).

# فصيل [ مَاوَرَد فِي لِقُرآنِ وُلسُّنَّهُ مِن لآياتِ الأحاديثِ المُنشابهاتِ ]

وأما ما ورد في القرآن والسّنة من الآيات والأحاديث المتشابهات التي يُوهِمُ ظاهرُها خلاف ما قدّمناه ؛ بأن يدُلَّ على المعنى المستحيل عليه تعالى ، [كقوله] : ﴿ يَمَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ [النفل: ٥٠] ، ﴿ مَأْمِنتُم مَن فَوْقِهِم ﴾ [النفل: ٥٠] ، ﴿ مَأْمِنتُم مَن فَوْقِهِم ﴾ [النفل: ٥٠] ، ﴿ إِلَيْهِ فِي السّمَاتِي ﴾ [اللك: ١٦] ، ﴿ الرّحَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ﴾ [طنه: ٥] ، ﴿ إِلَيْهِ يَضَعَدُ الْكَلِمُ الطّبِيبُ ﴾ [صاطر: ١٠] ، ﴿ وَمَعَلَمُ الْمَلْمِ مِنَ الْفَكَمامِ ﴾ [البّعنو: ٤١] ، ﴿ وَبَعَامَ ﴿ هَلّ يَنظُرُونَ إِلّا أَن يَأْتِيهُمُ اللّهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ الْفَكَمامِ ﴾ [البّعنو: ٢٠] ، ﴿ وَبَعَامَ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِي ﴾ [البّعنو: ٢٠] ، ﴿ وَبَعَامَ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّعنو: ٢٠] ، ﴿ وَبَعَلَى وَبَعْمَ وَبَعْهُ رَبِّكَ ﴾ [الرّعن : ٢٧] ، ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّع: ٢٠] ، ﴿ وَبَعْمَى وَبَعْمَ وَبَعْهُ رَبِّكَ ﴾ [التّعن : ٢٠] ، ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّع: ٢٠] ، ﴿ وَبَعْمَى وَبّعُهُ رَبِّكَ ﴾ [التّعن : ٢٠] ، ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّعن : ٢٠] ، ﴿ وَبَعْمَى وَبّعُهُ وَلِيهُ مَنْ اللّهُ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّعن : ٢٠] ، ﴿ وَبَعْمَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّعن : ٢٠] ، ﴿ وَبَعْمَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّعن : ١٠] ، ﴿ وَبَعْمَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّتَح : ١٠] ، ﴿ وَبَعْمَ عَلَى عَيْنِ ﴾ [النّعن : ١٠] ، ﴿ وَلَمْ اللّهُ وَلَاللّهِ عَنْ عَيْنِ ﴾ [النّعن : ١٠] .

وحديث « الصحيحين » : « يَنزِلُ ربُّنا في كل ليلةٍ إلى السماء الدُّنيا حين يبقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الأخير » (١٠ .

وحديث مسلم: "إنَّ قلوبَ بني آدم كُلُّها بين إصبَعين من أصابع

<sup>(</sup>١) أحرجه ألإمام ألبخاري في «صحيحه» كتاب أبواب التهجد، باب ألدعاء وألصلاة من آخر ألليل، رقم (١١٤٥).

## ٤٢ ) عصل : مَاوَرُونِي لَقِرْآنِ وَلَنَّهُ مِن لاَياتِ الأحاديثِ المُشابهات

ٱلرَّحَمَٰن كَقَلْب واحدٍ يُصرِّفه كيف شاء»(١)، وغير ذلك من ٱلآيات وَٱلْأَحَادِيثُ ٱلَّتِي ٱحْتَجَّ ٱلْمَشْبِّهَةِ وَٱلْمَجْسَمَةِ [ بها ].

فاعلم ـ نُوَّرُ ٱلله بصيرتي وبصيرتَك بنور هداه ، وسلك بي وبك سبيل ٱلنَّجاة \_: أنَّ جميع ما ورد من ذلك يجب ٱلإيمان بأنه من عند آلله ، جاء به رسول آلله الله الله الله الله الله الله عمَّا دلَّ عليه ظاهرُهُ مِن ٱلمعنى ٱلمحال عقلاً ونقلاً ؛ لأنَّ هاذا مِن ٱلمُتَشَابِهِ ٱلذي آستأثر ألله تعالى بعلمه ، أو أطلع عليه مَن شاء من خواص خلقه ، قال ٱلله حَسَرُوَيِلُ : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ مَايَئَتُ تُحْتَكَمَنْتُ هُنَ أُمُ ٱلْكِئَلْبِ وَأُخَرُ مُتَشَكِيهَنَكُ ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَكِهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَلْوِيلِهِ ۗ وَمَا يَصْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ - كُلٌّ مِّنْ عِندِ رَيِّناً وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا أُولُوا آلاً لَبُنبِ ﴾ [العَثران: ٧].

ثم إن علماء أهل ٱلسُّنة من ٱلسَّلف وٱلخلف تِتَمَاتِئتَكَالَهُ ٱختلفوا ؛ هل يؤوَّل ذلك ٱلظاهر تأويلاً إجمالياً ؛ وهو تنزيه آلله تعالىٰ عمَّا دلَّت عليه ظواهِرُها من المعنى المحال، أو يؤوَّل تأويلاً تفصيليّاً مع الاتفاق منهم بأجمَعِهم بأنَّه من عند آلله جاء به رسول آلله صَّالله صَاللهُ ٢

<sup>(</sup>١) أخرجه ٱلإمام مسلم في «صحيحه»، كتاب القدر، باب تصريف آلله تعالى ألقلوب كيف شاء ، رقم (٢٦٥٤).

فذهب إلى الأولث: السَّلف، ويعبَّرُ عنهم بالمفوِّضة (١) ؛ إيثاراً للطريق الأسلم.

وذهب إلى ٱلشاني: ٱلخلف، ويعبَّرُ عنهم بالمؤوِّلة (٢٠)؛ سلوكاً للطريق ٱلأحكم؛ أي: ٱلأكثر إحكاماً بالنسبة إلى دفع ٱلشَّبَهِ عن ٱلعقيدة.

(۱) والخالب عليهم أن يؤولوا الآيات المتشابهة تأويلاً إجمالياً بالإيمان بها، واعتقاد أن لها معنى لا نعلمه يليق بجلال الله وعظمته ليست من صفات المخلوقين بلا تعيين معنى خاص ؛ بأن يقولوا: بلا كيف ولا معنى، أو على ما يليق بالله، وهاذا يقال له: تأويل إجمالي.

قال الحافظ البيهقي: فأما الاستواء؛ فالمتقدمون من أصحابنا كَالَيْتُمْ كانوا لا يفسرونه ولا يتكلمون فيه، وقال أيضاً في موضع آخر: وحكينا عن المتقدمين من أصحابنا ترك الكلام في أمثال ذلك مع اعتقادهم نفي الحد والتشبيه والتمثيل عن الله، ثم أسند إلى أبي داود قوله: (كان سفيان الثوري وشعبة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وشريك وأبو عوانة لا يحدُّون ولا يشبهون ولا يمثَّلون يروون الحديث لا يقولون: كيف، وإذا أجابوا؛ فبالأثر). ينظر «الأسماء والصفات» (ص ٤٠٧ ـ ٢٦٦ ـ ٤٥٣).

(Y) وهم الذين جاؤوا بعد السلف، وهم يؤولونها تفصيلاً بتعيين معان لها مما تقتضيه لغة العرب، ولا يحملونها على ظواهرها أيضاً كالسلف، فيقولون: استوى ؛ أي: قهر، ومَن قال: استولى ؛ فالمعنى واحد؛ أي: قهر؛ لذلك قال الحافظ البيهقي: وأصحاب الحديث فيما ورد به الكتاب والسنة من أمثال هذا \_ يعني: المتشابه \_ ولم يتكلم أحد من الصحابة والتابعين في تأويله على قسمين:

# ----- فصيل : مَاوَرَد فِي لَقُرآنِ وَاستَّذِ مِن لاَياتِ الأحاديثِ المُشابهات

فهم متَّفقون على تنزيهه تعالى عن المعنى المحال الذي دلَّ عليه ذلك الطَّاهر.

وإنما أختلفوا في تعيين مَحمَلِ له معنى صحيح، وعدم تعيينه، ومنشأ ذلك الخلاف: قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَمْ لَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللَّهُ ۗ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِالِينَ لَهُ اللَّهُ ۗ وَالرَّسِحُونَ فِي الْمِالِينَ لَا اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي اللَّهُ ا

فالأوَّلون: يقفون على ٱلجلال<sup>(١)</sup>، ويبتدثون بالجملة بعدها، وهاذا ألقول هو ما عليه ٱلأكثرون من ٱلصحابة فمَن بعدَهُم، وهاذا أصح آلروايات عن أبن عباس<sup>(٢)</sup>.

منهم من آمن به ولم يؤوّله ، ووَكَلَ علمه إلىٰ الله ، ونفىٰ الكيفية والتشبيه
 عنه .

ومنهم مَن قَبِلَه وآمن به ، وحمله على وجه يصخ اُستعماله في اُللغة ولا يناقض اُلتوحيد. ينظر ( اُلاعتقاد ) ( ص ٧٢ ).

<sup>(</sup>١) أي: لفظ ٱلجلالة في ٱلآية.

<sup>(</sup>۲) آلمراد بالنفي في آلآية عن غير الله تعالى: هو آلعلم بوجبة آلقيامة ، ليس العلم بتأويل آلمتشابه في آلصفات ، فأما ما كان من قبيل آية آلاستواء ؛ فيجوز للعلماء أن يعرفوه ، ويؤيد هلذا : ما رواه مجاهد عن أبن عباس أنه قال : (أنا ممن يعلم تأويله) كما في «تفسير الطبري» (٣/ ١٨٣) ، وانظر «آلدر آلمنثور» (٢/ ١٥٢).

وقال المحدث الحافظ الفقيه الحنفي مرتضى الزبيدي في «شرحه» نقلاً عن كتاب «التذكرة الشرقية» للقشيري ما نصه: وأما قول الله مَــَزَّهُنَّ : =

والآخرون: يقفون على: ﴿وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ، وتكون جملة: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ، ﴾ حالاً أو مستأنفة ، وعلى هاذا طائفةٌ قليلةٌ من ٱلسَّلف كمجاهد وٱلضَّحاك، وهو روايةٌ عن ٱبن عباس.

وقال النووي<sup>(۱)</sup>: إنَّه الأصح؛ لأنه يبعد أن يخاطب النَّاس بما لا سبيل لأحدِ من الخلف إلى معرفته، وقال ابن الحاجب: إنَّه المختار.

فالتفويض إلى الله مَــزَّرَّ من غير تعرُّضِ للفحص عن المراد من ذلك المتشابه كمال العبوديَّة في العبد، ولهاذا أختاره السَّلف.

وَالتَّعرُّض لتفسيره وتأويله كما آختاره الخلف عبادةٌ في العبد، إلا أنَّ العبوديَّة أقوىٰ من العبادة.

وَأَيْفَ : فَتَنْزِيهِ ٱللهِ تَعَالَىٰ عَمَّا دَلَّ عَلَيهِ ظَاهِرُهُ مِن ٱلمَعْنَى ٱلمَحَالُ ، وتفويض مَعْنَاه ، ٱلمَراد منه إليه أسلم للدِّين ، وأثبت لرسوخ ٱليقين ، وأشبه بهدي ٱلسَّلف ٱلمَّقين .

<sup>= ﴿</sup> وَمَا يَشْ لَمُ تَأْوِيلُهُ ۚ إِلَّا اللّٰهُ ﴾ ؛ إنما يريد به وقت قيام الساعة ، فإن المشركين سألوا النبي الشاسكية عن الساعة أيان مرساها ومتى وقوعها ، فالمتشابه إشارة إلى علم الغيب ، فليس يعلم عواقب الأمور إلا الله ، ولهذا قال : ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُهُ مِنْ مَيَالِق تَأْوِيلُهُ ﴾ أي : هل ينظرون إلا قيام الساعة . ينظر «إتحاف السادة المتقين » (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>۱) ينظر «شرح صحيح مسلم» (١٦/ ٢١٨).

#### مَاوَرَدِي الْمُرابِ اللهُ اللهِ اللهُ عَالِمُ اللهِ اللهُ عَادِيثِ الْمُثَابِهِ اللهُ عَادِيثِ الْمُثَابِهِ ا

فعليك \_ يا أخي \_ بالاهتداء بهم ، والاقتداء بمذهبهم ، وتمسَّكُ بقوله عزَّ مِن قائلٍ خبيرٍ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشؤية : ١١] ، فإنَّ في الاقتصار على ما تضمَّنه كفايةٌ لمن مُنِحَ سلوك سبيل الهداية .

والحاصل: أن الذي ينبغي اعتمادُهُ ويتأكّد على أمثالنا: أنّه يجب الإيمان بأنّه تعالى استوى على العرش مع الحكم بأنّه ليس كاستواء الأجسام على الأجسام من التّمكن والمماسّة والمحاذات، بل بمعنى يليق به، هو سِنجَائيَتَالَى أعلم.

وكذلك كل ما ورد مما ظاهره ألجسمية ، كالإصبَع وألقدم وأليد وألوجه ونحو ذلك ، مما يجب ألإيمان به ، مع أعتقاد أنَّها كُلَّها صفاتٌ لله مَنْ الله معنى الجارحة ، بل بمعنى يليق به ، وهو سبحانه أعلم به ، كما دَرَجَ عليه سلفُ ألأمة رضوان ألله تعالى عليهم .

وهاذا هو ٱلذي أختارُه وأعتقِدُه وأميلُ إليه وأوصي مَنِ ٱستنصحني بلزومه وأحثُّه عليه(١).

#### 

<sup>(</sup>۱) والسلامة: أن يعتقد المسلم معتقد السلف، فيثبت لله تعالى ما أثبته لنفسه من الصفات، ولا يفسر، مع اعتقاد أنَّ لهاذه النصوص التي يتوهم منها التشبيه الواردة في كتاب الله تعالى وفي صحيح سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم معانى صحيحة لا نعلم حقيقتها، وهاذا معتقد السلف.

فإن قيل: فما الشأن في قول كثير من الناس «يد بالمعنى الحقيقي»، أو
 «قدم بالمعنى الحقيقي»، أو «إصبع على الحقيقة»، وهل يجوز ذلك في
 حق الله تعالى أم لا؟

قلنا: إن قصدوا بقولهم «حقيقة»، أو «على الحقيقة» بمعنى ثابتة، فهذا حق لا ريب فيه، فإنَّ الشرع ورد بإثباتها، وقد جاء في «لسان العرب» إطلاق الحق مقابل الباطل، قال ابن منظور: «الحقُّ: نقيض الباطل».

وإن قصدوا بقولهم: «حقيقة» ما يقابل المجاز، فقد جمعوا في كلامهم بين ادعائين: الأول: قولهم بأنَّ الصفات معلومة المعنى، والثاني: قولهم بأنَّ الصفات تُحمل على الحقيقة المقابلة للمجاز.

فتقول لهم: ماذا تريدون بقولكم: «معلومة» هل هي معلومة عندنا أم عند الله ؟

فإن كان المراد أنّها معلومة عند الله ؛ أي : لها معنى استأثر الله بعلمه ، فلا يُخالفكم في ذلك أحد من أهل السنة الذين تُشنّعون عليهم ، فإنّ الله بكل شيء عليم ، والكلام إنّما هو في علمنا نحن ، فهل نحن نعلم معاني الصفات أم نكِلُ علمها إلى الله ؛ فإن قالوا : معلومة عندنا ، فنقول لهم : فسّروا لنا هاذه الصفات ، وبينوا لنا معانيها ، ولا نكلفكم بيان الكيفيات ؛ لأنّكم تدّعون جهلها وتفويضها .

وأمًّا نحن فنقول: إنَّه لا معنى حقيقي للبد غير الجارحة المجسمة التي لها طول وعرض وعمق، وتشغل حيزاً من المكان؛ أي: أنَّه ينطبق عليها تعريف الجسم، وهذا المعنى مستحيل في حق الله تعالى.

فإن قالوا: هي يد بالمعنى الحقيقي اللغوي، وليست جسماً، ولا جارحةً.

قلنا لهم: قد جئتم بما لا يُعرف في اللغة ، فإن أصروا على قولهم بعد
 البيان فهم مكابرون لا يستحقون أن يناقشوا.

أمًا من خالفنا في دعوانا ، وقال بوجود معنى حقيقي لليد معلوم عنده غير الجارحة ، فإنّا نطالبه ببيانه ، وإثبات نسبته إلى اللغة ، والواجب عليه أن يبرهن عليه ، وإن كان لا يعلم ، فليكف عن الحديث في أعظم مسائل الدين بغير علم ، وليعلم أنّه يتكلم في ذات الله تعالى وتقدّس .

وأختم الكلام بقولين من الأثمة العظام حيث يقول سفيان بن عيينة رحمه الله : ما وصف الله تبارك وتعالى به نفسه في كتابه ، قراءته تفسيره ، وليس لأحد أن يفسّره بالعربية ، ولا بالفارسية .

وقال الإمام المحدث الفقيه محمد بن الحسن الشيباني رحمه الله: اتفق الفقهاء كلهم ، من المشرق إلى المغرب على الإيمان بالقرآن والأحاديث التي جاء بها الثقات عن رسول الله صلى الله عليه وسلم في صفة الرب عز وجل من غير تفسير ، ولا وصف ، ولا تشبيه ، فمن فسر اليوم شيئاً من ذلك ؛ فقد خرج عما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم ، وفارق الجماعة ، فإنهم لم يصفوا ، ولم يفسرا ، بل أفتوا بما في الكتاب والسنة ، ثم سكتوا.

فإن قيل: سلمنا أنَّ السلف كانوا لا يفسرون، بل نهوا عن التفسير كما في قول الإمام محمد بن الحسن وسفيان، ولكن هل جاء عن العلماء أنَّ المعنىٰ الظاهر غير مراد؟ وأنَّه مستحيل في حق الله تعالىٰ ؟

قلنا: نعم، تصريحاً وتلميحاً.

فمن التصريح قول الإمام الغزالي رحمه الله: وقد تحزَّب الناس فيه ، فضلَّ فريقٌ وأجروه على الظاهر ، وتبعهم آخرون إذ تردَّدوا فيه ، وإن لم يجزموا ، وفاز من قطع بنفى الاستقرار ، فإن تردَّد في مجمله ورآه فلا يعاب عليه .

وقال ابن الجوزي رحمه الله رداً على ثلاثة رماهم بالتشبيه والتجسيم ؛ وهم أبو عبد الله بن حامد البغدادي ، والقاضي أبو يعلى الفرّاء الحنبلي ، وابن الزاغواني : وقد أخذوا بالظاهر في الأسماء والصفات . . . ولم يلتفتوا إلى النصوص الصارفة عن الظواهر إلى المعاني الواجبة لله تعالى ، ولا إلى إلغاء ما توجبه الظواهر من سمات الحدّث ، ولم يقنعوا بأن قالوا : "صفة فعل "حتى قالوا : "صفة ذات " ، ثم لما أثبتوا أنّها صفات ، قالوا : لا نحملها على توجيه اللغة مثل : "يد "على معنى نعمة وقدرة ، ولا "مجيء وإتيان "على معنى برّ ولطيف ، ولا "ساق "على شِدّة ، بل قالوا : نحملها على ظواهرها المتعارفة ، والظاهر هو المعهود من نعوت الآدميين ، والشيء إنّما يُحمل على الحقيقة إذا أمكن ، فإن صرف صارف حمل على المجاز ، ثم يتحرجون من التشبيه ، ويأنفون من إضافته إليهم ، ويقولون : نحن أهل السنة والجماعة ، وكلامهم صريح في التشبيه .

وقال الحافظ ابن حجر العسقلاني رحمه الله: قوله: «ينزل الله تبارك وتعالى كل ليلة» قد اختلف في معنى النزول على أقوالي: فمنهم من حمله على ظاهره وحقيقته وهم المشبهة، تعالى الله عن قولهم، ومنهم من أنكر صحة الأحاديث الواردة في ذلك جملة، وهم الخوارج والمعتزلة، وهو مكابرة، ومنهم مَن أوَّلَه، ومنهم من أجراه على ما ورد مؤمناً به على طريق الإجمال، منزِّها الله تعالى عن الكيفية والتشبيه، وهم جمهور السلف،=

ونقله البيهقي وغيره عن الأثمة الأربع والسفيانين والحمَّادَين والأوزاعي
 والليث وغيرهم ، وهذا القول هو الحق ، فعليك إتباع جمهور السلف ،
 وإياك أن تكون من أصحاب التأويل .

فانظر إلى هذا الإمام المحدث الفقيه المدقق المحقق كيف يقول: «فمنهم من حمله على ظاهره وحقيقته وهم المشبّهة»، وبمثل قوله قال أثمة كثير.

وأمًّا التلميح فأكثر من أن يحصر ، فحيث وقفتَ على نفي الجوارح والأبعاض والتجسيم في أي كتاب من كتب العقائد ، وفي أي مصنف من مصنفات أهل العلم فهو تلميحٌ قريب من التصريح ، بأنَّ المراد بهذه النصوص غير الظاهر ، إذ ظاهرُ اليد الجارحة ، وظاهر القدم الجارحة .

انظر: "فتح الباري" (٣/ ٣٠)، و"دفع شبه التشبيه" (ص ١٠٠)، و"المنخول في تعليقات الأصول" (١/ ٣٦٥)، و"القول التمام في إثبات التفويض مذهباً للسلف الكرام" (ص ٧٧ ـ ٧٨) بتصرف.

# فصر ل فصر ل فصر الله في الما الله في الله في الما الله في المنطق المنطق المنطق المنطق الله المنطق الله المنطق الله المنطق الله المنطق الله المنطق ال

وآعلم: أنَّ ٱلحامل لكلٍ من ٱلسَّلف وٱلخلف علىٰ ٱلتَّأويل إجمالاً أو تفصيلاً أمران:

أحده : ما ثبت من وجوب تنزيه الباري سُبَّالَيْقَالَ عما دلَّت عليه ظواهر تلك النصوص بالأدلة القطعيَّة العقلية التي لا تحتمل التَّأويل والأدلة النقلية لا تعارضها ؛ فوجب ردُّها إلى ما يوافقها ؛ لأنَّ الأدلة العقلية أصلُ للنقلية ؛ لتوقف النقلية على ما يتوقف على العقل ؛ من وجود الباري سِبَهَائِيَّقَالَ ، وكونه مُرسِلاً للرسل ، ومعرفة المعجزة الدالة على صدق المبلغ ، وإنما ثبت هذه الدلالة بالعقل ، فلو أتى الشَّرع على ما يكذِّبُ العقل وهو شاهدُه ؛ لبطل الشَّرع والعقل معاً .

وثَانِعَت: أَن ٱلمتشابِهِ مِن ٱلأَدلة ٱلنقلية ٱلمحتملة للتَّأُويل لا يعارض المحكم منها ٱلذي لا يحتمل ٱلتَّأُويل ؛ كقوله تعالىٰ : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى مَا شَيَ يُّ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [الشؤع: ١١]، فيُحملُ ٱلمتشابه علىٰ ما يوافق ٱلمحكم آلذي هو أصل ٱلكتاب، فيرجع إليه متشابههُ.

قال بعض ٱلمحققين : ومَن تأمّل ٱلآيات وٱلأحاديث ؛ وجدها ظاهرةً للتّأويل ؛ لأنَّ ظاهرها بدونه يوهم ٱلتّناقض ، فوجب ٱلمصير إليه

# ا منه عني التاويل المبالاً ومنه عني التاويل المبالاً أو تفضيلاً المعالم المبالاً أو تفضيلاً

صوناً عن ذلك الإيهام، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ ثُمُ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْمُرَيْنِ ﴾ [الاعران: ١٥] مع قوله: ﴿ وَضَّنُ الْوَبُ إِلَيْهِمِنْ جَلِ الْوَرِيدِ ﴾ [قت: ١٦] ، ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ ﴾ [اعتيد: ٤] ، ومع خبر: «لو أدليتم حبلاً ؛ لوقع على الله » (١٠) ؛ فأحد تلك النصوص يجب تأويله ؛ إذ لا يمكن أحداً أن يقول بظواهر تلك النصوص جميعها ، وإذا وجب تأويل بعضها ؛ وجب تأويل كلّها ؛ إذ لا قائل بالفرق. النّعى

قال حجة آلإسلام آلغزالي تَعْتَنَتُكَانُه: (ما أسهل على آلعارف إرشادُ آلجاهلِ ؛ بأن يقول: إن كان آلمراد من آلنُّزول إلى ٱلسَّماء آلدنيا السُّمِعَنا نداءَه وقوله ؛ فما سمعنا ، فأي فائدةٍ في نزوله.

<sup>(</sup>۱) لم أجده بهذا اللفظ، ولكن ذكره الإمام الترمذي بلفظ: «لو أنكم دلّيتم رجلاً بحبل إلى الأرض السفلى؛ لهبط على الله»، ولكن تأوّله علماء الحديث على أن علم الله شامل لجميع الأقطار، وأنه منزه عن المكان، فالشاهد هو في استدلال العلماء به على نفي المكان عن الله، قال الحافظ ابن حجر العسقلاني: معناه أن علم الله يشمل جميع الأقطار، فالتقدير: لهبط على علم الله، والله سِمَائيتُها تنزه عن الحلول في الأماكن، فالله سبحانه كان قبل أن تحدث الأماكن. انتهى، نقله عنه تلميذه الحافظ السخاوي في «المقاصد الحسنة» (ص ٣٤٢)، وذكره الحافظ المؤرخ محمد بن طولون الحنفي وأقرَّ عليه في «الشذرة في الأحاديث المشتهرة» محمد بن طولون الحنفي وأقرَّ عليه في «الشذرة في الأحاديث المشتهرة» سن الترمذي» (٧٢ / ١٨٤) على أن الله موجود بلا مكان.

وقال أيضاً: في الاستواء على العرش بطريق القهر والاستيلاء (١) كما قال غيره من الأئمة (٢) ، قال: وأضطر أهل الحق إلى هذا التّأويل كما اضطرّ أهل الباطل إلى تأويل قوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا ثُنّتُمْ ﴾ [اعتيد: ٤]؛ إذ حمل بالاتفاق على الإحاطة والعلم (٣) ، وقولِه مَا المُعَامَى المُعَامِينَ المُعَامَى المُعَامِ المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَعُونَ المُعَامَى المُعَامِ المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامِ المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعَامَى المُعْمَى المُعَامَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَمُ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَمُ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَامِ المُعْمَى المُعْمَى المُعْمَعِمِ المُعْمَى المُعْمَعُمُ المُعْمَى المُعْمَعُمُ المُعْمَعُمُ المُعْم

<sup>(</sup>١) ينظر ﴿ إحياء علوم ٱلدينِ ﴾ (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) قال سيف الدين الآمدي: إن تفسير الاستواء بالاستيلاء والقهر هو من احسن التّأويلات وأقربها، وقال أيضاً محمد بن إبراهيم الشهير ببدر الدين ابن جماعة: فقوله تعالى: ﴿ اَسْتَوَى ﴾ يتعين فيه معنى الاستيلاء والقهر، لا القعود والاستقرار،

وقال ألشيخ قاسم بن قطلوبغا ألحنفي في «حاشيته»: أجاب أهل ألحق بأن ألاستواء مشترك بين معان ، وألمعنى ألأليق: ألاستيلاء . ينظر «أبكار ألأفكار» (١٠٣)، و«ألمسايرة» (ص ٢٠١) ، و«ألمسايرة» (ص ٢٦) .

<sup>(</sup>٣) قال ٱلقرطبي وَسَنَلَش: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ ﴾ يعني: بقدرته وسلطانه وعلمه، وقد جمع في هاذه ٱلآية بين: ﴿ فَهُو مَعَكُمْ ﴾ ، وألأخذ بالظاهرين تناقض، فدلً على أنه لا بد من ٱلتأويل، وٱلإعراض عن ٱلتأويل أعتراف بالتناقض.

وقال أبو ٱلسعود ٱلحنفي: هو تمثيل لإحاطة علمه تعالىٰ بهم، وتصوير لعدم حروجهم عنه أينما داروا.

وَفِي « ٱلدر ٱلمنثور » : أخرج أبن أبي حاتم عن أبن عباس في قوله : ﴿ وَهُو مَمَكُمُ أَيْنَ مَا كُنُتُم ﴾ قال : عالمٌ بكم أينما كنتم.

نصيل: مذهبُ السَّلَفَ البخلف على الناويل إم الأ اوتفضيلاً

«قلب المؤمن بين إصبَعين من أصابع الرحمان »(١) على القدرة والقهر، ومثل قوله المؤمن بين إصبَعين من أصابع الأسود يمين الله في أرضه »(١) على التَّشريف والإكرام.

إذ لو ترك على ظاهره ؛ لزم منه آلمحال ، فكذلك آلاستواء لو ترك على الاستقرار والتّمكُن ؛ للزم كون المتمكّن جِسما مماساً إما مثله أو أكبر أو أصغر ، وذلك محال ، وما يؤدّي إلى المُحال محال ، تعالى الله عن ذلك المقال ) انتجى

<sup>=</sup> وقال ألإمام ألرازي: هاذه ألمعية إما بالعلم، وإما بالحفظ وألحراسة، وعلى التقديرين: فقد أنعقد ألإجماع على أنه سبحانه ليس معنا بالمكان وألجهة وألحيز فإذن قوله: ﴿وَهُو مَعَكُم ﴾ لا بد فيه من ألتأويل، وإذا جوزنا ألتأويل في موضع ؛ وجب تجويزه في سائر ألمواضع. ينظر «تفسير ألفخر ألرازي» (١/ ٧٣٧)، و«ألجامع لأحكام ألقرآن» (١٧/ ٢٣٧)، و«تفسير أبي ألسعود» (٨/ ٢٠٤)، و«آلدر ألمنثور» (١٤/ ٢٦١).

<sup>(</sup>۱) سلف تخریجه ، وهو في « مسلم ».

<sup>(</sup>۲) اَلشيخ أبو بكر صَيَنَالله سَلَّم جَدَلاً لمن يحتج بهاذا اَلحديث، وإلَّا فهو لا يحتج بهاذا اَلحديث، وإلَّا فهو لا يحتج به كما صرَّح بذلك، واَلحديث رواه أَبن خزيمة في «صحيحه» (۲۷۳۷)، واَلطبراني في «اَلأوسط» (۵۳۰)، واَلخطيب في «تاريخ بغداد» (۲۲۳۷)، واَنظر «كشف اَلخفاء» (ص ۱۱۰۹) لتجد أن هاذا اَلحديث لا يحتج به.

هاذا الذي قاله الإمام حجة الإسلام قريب مما قالَهُ شيخه المحقق المدقق إمام الحرمين (١) رَعَنَاتَتَكَانَ حيث قال: (فإن قالوا: ما الذي حملكم على تأويل الظاهر؛ قلنا: الذي حملكم أيضاً على تأويل الظاهر في قوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُّو أَيْنَ مَا كُمْتُمٌ ﴾ [اعتبيد: ٤]، وقوله مُقَاشِكَيّامُ: «قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمان»، وقوله مناشِكيّامُ: «الحجر الأسود يمين الله في أرضه» (١).

يعني: الذي الجأكم إلى تأويل هاذه المذكورات الستحالة ظاهرها في العقل في العقل الجأنا إلى تأويل غيرها؛ الستحالة ظاهرها أيضاً في العقل الذي عُرف الله مَنزَوَّل به، وبه يتعلق التَّكليف؛ إذ اَعتقاد الظواهر يلزم منه التَّجسيم والحدوث وغير ذلك من النَّقص الذي هو من سمات المخلوقين، والا يجوز على الخالق الموصوف بالكمال الذي ليس كمثله شيء وهو المتعال عن النَّظير والمثال) انتَعلى

وما أحسن ما قاله في بعض ٱلعارفين في عقيدته نظماً: [منالطوبيُّك ]

<sup>(</sup>۱) ينظر «ألإرشاد» (ص ٤٢) لإمام ألحرمين؛ وهو عبد ألملك بن عبد الله بن ينظر «ألإرشاد» (ص ٤٢) لإمام ألجويني، ويكنى بأبي ألمعالي، ويلقب بإمام ألحرمين، توفي وَصَمَّئَتُهُ سنة ( ٤٧٨هـ)، ودفن بداره. ينظر «طبقات ألشافعية ألكبرئ» (٥/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجهما.

ولا جهوياً في العما يتعثّر بذا مؤمن لكن بذلك يكفر بعقلك يا هاذا فإنك تخسر فلستُ حُلوليّاً ولستُ مجسَّماً يؤوِّل بعضاً دون بعض كأنَّه فليس كمثل الله شيءٌ فلا



# فصيل [ لايُشبه سِبجانه وتعالى شِب يئا ولايُشبِهُ شيءٌ ]

وفي قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى ۚ وَهُو السَّهِ عُلْاَسِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [النؤه: 11] ردِّ على المشبّهة والمجسّمة والجهوية ، وعلى المعطلة (١) القائلين بنفي الصّفات الثبوتية ، وفيه أيضاً أصرحُ دليل على أنَّ ذاته تعالى لا تشبه اللَّفات ؛ لأنه لو حَصلت تشبه اللَّوات وصفاته مَنْوَقِلُ لا تشبه الصّفات ؛ لأنه لو حَصلت المماثلة بينه وبين خلقه ؛ لم يكن واحداً ، فإنَّ الواحد هو الذي لا مثل له ، فلا يشبه سبحانه شيئاً ، ولا يشبهه شيء ؛ أي : لا يماثله ، فليس كذاته تعالى ذات ، ولا كاسمه اسم ، ولا كصفته صفة إلا من جهة موافقة اللفظ ، وجلَّت الذات القديمة أن تكون لها صفة حادثة كما استحال أن يكون للذات المُحدَثَة صفة قديمة .

<sup>(1)</sup> قال العلامة الدسوقي في «حاشيته»: فإن قلت: ما فائدة وصف المعطلة بقوله: النافين لجميع الصفات؟ قلت: فائدته التنبيه على أن المعطلة صنفان: صنف عطلت الباري عن الصفات؛ أي: نفتها عنه وهو المراد هنا، وصنف عطلت المصنوعات عن الصانع، وقالوا: لا صانع لها وإنما هي أرحام تدفع وأرض تبلع وما يهلكنا إلا الدهر. ينظر «حاشية الدسوقي على أم البراهين» (ص ١٢٨).

#### صل : لأيشبه سِجانه وتعالى سِينًا ولايشبه شي

وقد سُئِلَ بعض العارفين عن الله تعالى فقال: إن سألتَ عن ذاته ؛ فليس كمثله شي ، وإن سألت عن صفاته ؛ فهو أحد صمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد ، وإن سألت عن اسمه ، فهو الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمان الرحيم ، وإن سألت عن فعله ؛ فكل يوم هو في شأن (١).

وقال أبو إسحاق آلإسفراييني (٢٠): (جمع أهل آلحق جميع ما قيل في آلتوحيد في كلمتين:

<sup>(</sup>۱) وقد ذكر الشيخ أبو المحاسن محمد القاوقجي الحنفي نفس هذا السياق من السؤال والجواب: إذا قال لك: ما الله ؟ فقل: إن سألت عن اسمه ؛ فالله الرحمان المخلوقات أزلية ، وعلمه محيط بكل شيء ، وإن سألت عن فعله ؛ فخلق المخلوقات ووضع كل شيء موضعه ، وإن سألت عن ذاته ؛ فليس بجسم ولا عرض وليس مركباً ، وكل ما خطر ببالك فالله بخلاف ذلك. ينظر «الاعتماد في الاعتقاد» (ص٧).

<sup>(</sup>۲) ركن ألدين أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن إبراهيم ، ألأصولي ألشافعي ، وكان كثير ألاجتهاد في ألعبادة ، مبالغاً في ألورع ، أتفقت ألأمة على تبجيله وتعظيمه ، له تصانيف عديدة ؛ منها : "ألجامع في أصول ألدين وألرد على ألملحدين " ، توفي رَتَنَافِيْتَ لَى سنة (۱۸ هـ) . ينظر " وفيات آلأعيان " (۱/ ٨٠ ) ، و" ألعبر " (٣/ ١٣٠) ، و" طبقات ألشافعية " (٤/ ٢٥٦ \_ ٢٦٢) .

آحَدهم : أعتقاد أنَّ كلَّ ما يتصور في ٱلأفهام فالله تعالىٰ بخلافه (١) ؛ لأن ٱلذي يتصور في ٱلأفهام مخلوق لله تعالىٰ وٱلله خالقه.

والنَّانِيَة: ٱعتقاد أنَّ ذاته تعالى ليست مشبهة لذات ولا معطَّلة عن الصَّفات) انتَحى

وقال الإمام الشافعي رَمَّاتَهُ عَلَى ما نقله الصفوي في «شرح الزبد »(۲) ، والفشني في «شرح الأربعين »(۳) ـ: (مَنِ انتهض لمعرفة

<sup>(</sup>۱) ونظير ذلك ما نقله القشيري في «رسالته» عن أبي علي الروذباري حيث قال: وأخبرنا محمد بن الحسين، قال: سمعت أبا بكر الرازي يقول: سمعت أبا علي الروذباري يقول: كل ما توهمه متوهم بالجهل أنه كذلك، فالعقل يدل على أنه بخلافه ؛ إذ المتوهم يتوهم الأجسام. انتهى من «الرسالة» و«شرحها» [ص٥٥] للقاضي زكريا بَرَالُشْكَالُي. كذا بخط المؤلف لوحة (١/٣).

<sup>(</sup>۲) «فتح الصمد بشرح صفوة الزبد»، وهو لمحمد بن إبراهيم الصفدي تلميذ القاضي زكريا رَفِيْشِتَاكَ ، و(الصفوي) تحريف عن (الصفدي). ينظر «إيضاح المكنون» (٤/ ١٦٦)، و«الأعلام» (١/ ٢٦١).

<sup>(</sup>٣) «المجالس آلسنية في آلكلام علىٰ آلأربعين آلنووية » (ص ١٨) ، وهو لأحمد بن حجازي بن بدير ، شهاب آلدين آلفشني ، فقيه شافعي من آلمشتغلين بالحديث ، نسبته إلىٰ (آلفشن) بمصر ، توفي سنة (٩٧٨هـ) ، له من آلمصنفات : « تحفة آلحبيب بشرح نظام غاية آلتقريب » ، و « مواهب آلصمد في حل ألفاظ آلزبد» . ينظر « الأعلام » (١/ ١٠٩) .

#### فعيل: لايشبه بياندوتعالى يشيئا ولايشبه شي

مدبره فانتهى إلى موجود ينتهي إليه فكره ؛ فهو مشبه ، ومَنِ أطمأن إلى العدم الصرف ؛ فهو معطل ، ومَنِ أطمأنً لموجود وأعترف بالعجز عن إدراكه ؛ فهو موحد ) انتجى

ولهنذا قالوا: ٱلمشبِّه عابد وثن ، وٱلمعطِّل عابد عدم.

وَالْمُخْلَةِ: فقد صرَّحت الدلائل السمعية والقواطع العقلية بالردِّ على المجسِّمة والمشبِّهة والجهويَّة، وقد انتظموا في سلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرِو \* ﴾ [الانتام: ٩١].

وقد أعظم الله ﴿ عَنَا اللهُ اللهُ عَلَىٰ أهل التوحيد ، وأجزل النِّعمة على أهل التوحيد ، وأجزل النِّعمة على أهل التَّحقيق ، حيث أعتق أسرارهم عن رقِّ عبودية ما له مثل ، وعبادة ما له شكل ؛ فاحذر يا أخي كل الحذر من اعتقاد التَّشبيه والتَّمثيل والتَّجسيم والتَّعطيل ، وأحذر أيضاً من التَّفكُر في ذات الله تعالىٰ وصفاته ؛ فإن ذلك منهيًّ عنه .

ففي اَلحديث اَلشَّريف: «تفكَّروا في اَلاء اَلله ، ولا تتفكَّروا في اَلله؛ فإنكم لن تقدروا قدره »(١٠).

وإيَّاك وكثرة الخوض والجدال في معاني النصوص المتشابهات، ففي الحديث الصحيح عن عائشة المُؤَيِّنَةُ أَنْهَا قالت: تلا رسول الله

<sup>(</sup>١) أخرجه ألطبراني في «ألمعجم ألأوسط» (٦/ ٢٥٠).

سَٰ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا لَا يَهُ : ﴿ هُو الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِئْبَ مِنْهُ مَايَثُ تُحْكَمَتُ ﴾ إلى قوله : ﴿ أُولُواْ الْأَلْبَ ﴾ [العنزاد: ٧].

قالت: قال رسول آلله ﴿ اللهِ ﴿ إِذَا رأيت ٱلذين يتبعون ما تشابه منه ؛ فأولئك ٱلذين سمَّىٰ ٱلله ، فاحذروهم ﴾ (١).

فإن قيل: فما ٱلفائدة وٱلحال فيما ذكر في نزول ٱلمتشابهات.

أجيب: بأن فائدته إظهار عجز الخلق، وقصور فهمهم عن كلام ربهم، وتعبدهم بإيمانهم، فيقول الراسخون في العلم منهم: آمنا به كل من عند ربنا.



<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في «صحيحه» كتاب التفسير، باب من انتظر حتى تدفن، رقم (٤٥٤٧)، ومسلم في «صحيحه» كتاب العلم، باب النهي عن اتباع متشابه القرآن والتحذير من متبعيه، رقم (٢٦٦٥).

## فعسِ ل: في نفي المثلثَّةُ عن بنهُ عَثْ لأَوْعَثُ لأَوْعَثُ لأَ

# فصيل [في نفي المثليَّة عرب للهُ عَثْلًا وَمَثْلًا ]

وقد تبين لك بما ذكرناه، وأتَّضَح لك بما حررناه، صحة ما قد قدِّمناه من السّمكن، والجهة، والفوقيَّة المكانيَّة؛ أخذاً من صريح الآية المتقدمة المتضمِّنة لنفي المثليَّة.

هنذا من جهة ٱلنَّقل.

وأما من جهة ألعقل؛ فلأن ألجهات حادثة بإحداث ألإنسان ونحوه، وقد كان تعالى موجوداً في ألأزل للإجماع على أنَّ ما سوئ ألله تعالى محدث، فلو ثبت ألتَّمكن وألجهة بعد أن لم يكن ثابتاً في ألأزل؛ لحدث في ذاته معنى لم يكن ثابتاً في ألأزل، فيصير محلاً للحوادث، وهو محال؛ ولأنَّه لو كان في جهة؛ لكان في مكان ضرورة أنَّها ألمكان أو ألمستلزمة له، ولو كان في مكان؛ لكان متحيِّزاً، ولو كان متحيِّزاً؛ لكان مفتقراً إلى حيِّز ومكان، فلا يكون واجب ألوجود، وقد ثبت أنَّه واجب ألوجود.

فقد بان بهلذه ألأدلة أستحالة ألتَّمكن وألجهة عليه سِتَهَائيَتُعَالَى.

قال بعضهم: ومن أدلِّ دليلِ علىٰ ذلك قوله النَّاسَكَيْمُ : «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد»(١) ، فإن حال سجوده أبعد من السَّماء من حال قيامه ونحوه.

فإن قيل: إذا لم يكن تعالىٰ في جهة فوق فما فائدة توجه العقلاء من الأنبياء والعلماء برفع الأيدي في الدعاء إلىٰ السَّماء وعروج النبي الشَّمَاء وعروج النبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه ألإمام مسلم في «صحيحه» كتاب الصلاة، باب ما يقال في ألركوع وألسجود، رقم (٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) وهاذا ما قاله كثير من أهل ألعلم إن ألسماء هي قبلة للدعاء ، وليست مكاناً ومسكناً لله تعالىٰ ينظر ما قاله إمام ألهدىٰ أبو منصور ألماتريدي وَمِسَنَّكُ في كتابه «ألتوحيد» (ص ٧٥) ، وكذلك ما قاله ألحافظ الفقيه السيد محمد =

## فصيل: في نفي المث اليَّد عن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

يدل على أن آلله تعالى حال فيها ، كما أنَّ خروج موسى مَنْتَكُمَّامُ إلىٰ الجبل وسماعه لكلام آلله مَسَنَّرَةً عنده ، لا يدُلُّ أنَّ آلله تعالىٰ حال في الجبل.

فعروج النبي طَنْسَتَنِهُم إلى السماء إنما كان زيادة في درجته وعلو منزلته ؛ ليتبيَّن الفرق بينه وبين غيره في المنزلة وعلو الدَّرجة ، ولينظر إلى ما لم يره بعينه من المخلوقات كالسَّماوات والملائكة والأنبياء واختلاف مراتبهم وغير ذلك من الآيات.



<sup>=</sup> مرتضىٰ الزبيدي في كتابه "إتحاف السادة المتقين » (٥/ ٣٤)، وكذلك الحافظ ابن حجر العسقلاني في "فتح الباري » (٢/ ٢٣٣)، والشيخ ملا علي القاري الحنفي في "شرح الفقه الأكبر » (ص ١٩٩)، والعلامة البياضي الحنفي في كتابه "إشارات المرام» (ص ١٩٨).

# قصيل [ أقوالُ لمذاهبِ لأربعةِ في تعزبيةِ لباري عَرَّوجَلَّ ]

وأعلم: أنَّ ما قرَّرتُه لك من مذهب السَّلف والخلف من تنزيه الباري جلَّ وعلا عما يتبادر للأفهام، ويخطر للأفكار والأوهام من ظواهر تلك النصوص السابق ذكرها، وما أشبهها من الآيات والأحاديث التي يعسر حصرها. هو ما نقله عنهم علماء الأمة من أهل المذاهب الأربعة المتفق على عدالتهم والمجمع على عدم ضلالتهم، وها أنا أذكر لك إن شاء الله تعالى من نقولهم ما يطمئن به قلبك، وينشرح له صدرك ولبك ؛ فأقول:

قال الإمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت تَعْيَاتُنْيَّفَ في « الفقه الأكبر »(١) من رواية أبي مطيع تَعَالَىٰتُكَانى: ( لا يوصف الله تعالىٰ بصفات

<sup>(</sup>۱) "ألفقه ألأكبر" وهو رواية أبي مطيع ، وعرف بـ "ألفقه ألأبسط" تمييزاً له عن "ألفقه ألأكبر" برواية حماد بن أبي حنيفة عن أبيه ، وأبو مطيع : هو ألحكم بن عبد ألله ألبلخي صاحب أبي حنيفة ، حدث عن أبن عون وهشام بن حسان ، وعنه أحمد بن منيع ، قال ألذهبي : كان بصيراً بالرأي ، علامة ، كبير ألشأن ، ولكنه واو في ضبط ألأثر ، وكان أبن ألمبارك يعظمه ويجله لدينه وعلمه .

وطال كلام النقلة فيه يرمونه بالإرجاء والتجهم والرأي، وهي محل بحث ونظر، حيث قال الإمام المحدِّث الشيخ تاج الدين السبكي في رسالته «قاعدة في الجرح والتعديل»: وممّا ينبغي أن يُتفقّد عند الجرح: حال العقائد واختلافها بالنسبة إلى الجارح والمجروح في العقيدة، فجرحه لذلك، وإليه أشار الرافعيّ بقوله: وينبغي أن يكون المزكّون بُرءاء من الشحناء والعصبية في المذهب؛ خوفا من أن يحملهم على جرح عدل، أو تزكية فاسق؛ وقد وقع هذا لكثير من الأثمّة؛ جرّحوا بناء على معتقدهم، وهم المخطئون والمجروح مصيب، ثم قال صحيتًا وأنه ومن أمثلة ما قدّمنا قول بعضهم في والمجروح مصيب، ثم قال صحيتًا أنه ومن أمثلة ما قدّمنا قول بعضهم في والمسلمين! أيجوز لأحد أن يقول: البخاري متروك، وهو حامل لواء والمسلمين! أيجوز لأحد أن يقول: البخاري متروك، وهو حامل لواء الصناعة ومقدّم أهل السنة والجماعة؟! ثم يالله والمسلمين! أتجعل مَمادِحَه مَذامٌ؟! فإنّ الحقّ في مسألة اللفظ معه؛ إذ لا يستريب عاقل من المخلوقين في أنّ تلفظه من أفعاله الحادثة التي هي مخلوقة لله تعالى. وإنّما أنكرها الإمام أحمد مَنْ المشاعة لفظها.

قال الخطيب البغدادي وَسَنَهُ في «تاريخ بغداد»: وكان أحمد أبن حنبل يكره للحارث نظره في الكلام وتصانيفه الكتب فيه ويصد عنه، وبنحوه وقع بين الإمام أحمد والإمام الكرابيسي في مسألة اللفظ؛ قال الحافظ الذهبي في «السير» في ترجمة أبي علي الحسين الكرابيسي وَسَنَهُ : وكان من بحور العلم ذكياً فطناً فصيحاً لسناً، تصانيفه في الفروع والأصول تدل على تبخره، إلا أنّه وقع بينه وبين الإمام أحمد، فهُجر لذلك، وهو أول من فتق =

اَلمخلوقين ألبتَّة ، وهو يغضب ويرضى ، غضبه عقوبته ، ورضاه ثوابه ، ونَصِفُه كما وصفَ نفسه : أحدٌ ، صمدٌ ، لم يلد ، ولم يولد ، ولم يكن له كفوا أحد ، حيٌ ، قادر ، سميع ، بصير ، عليم ، يد الله فوق أيديهم ، ليست كأيدي خلقه ، ليست بجارحة ، وهو خالق الأيدي ، ووجهه ليس كوجوه خلقه ، وهو خالق الوجوه ، ونفسه ليس كأنفس خلقه ، وهو خالق النفوس ، ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَ اللهُ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشفيع : ١١].

اللفظ، ولمّا بلغ يحيئ بن معين أنه يتكلم في أحمد قال: ما أحوجه إلى أن يضرب، وشتمه، قال حسين في القرآن: لفظي به مخلوق، فبلغ قوله أحمد، فأنكره، وقال: هذه بدعة، فأوضح حسين الكرابيسي المسألة، وقال: تلفظك بالقرآن يعني: غير الملفوظ، وقال في أحمد: أي شيء نعمل بهذا الصبي ؟ إن قلنا: مخلوق ؛ قال: بدعة، وإن قلنا: غير مخلوق؛ قال: بدعة، وإن قلنا: غير مخلوق؛ قال: بدعة، فغضب لأحمد أصحابه، ونالوا من حسين الكرابيسي، وقال أحمد: إنّما بلاؤهم من هذه الكتب التي وضعوها وتركوا الآثار.

ثم قال الذهبي رَحِمَنَائَهُ: ولا ريب أنّ ما اَبتدعه اَلكرابيسي، وحرَّره في مسألة اَلتلفُظ، وأنّه مخلوق هو حقُّ، لكن أَبَاهُ اَلإمام أحمد؛ لئلّا يُتذرَّعَ به إلى اَلقول بخلق اَلقرآن، فسد اَلباب؛ لأنّك لا تقدر أن تفرز اَلتلفُظ من المملفوظ اَلذي هو كلام اَللهُ إلا في ذهنك. انتَهى

وتوفي ألإمام أبو مطيع صَيَنَاتُهُ سنة (١٩٩هـ). ينظر « اَلعقيدة وعلم اَلكلام » (ص ٥٩٧ ) للعلامة محمد زاهد اَلكوثري ، و « قاعدة في اَلجرح واَلتعديل » (ص ٣٥) ، و « تاريخ بغداد » (٨/ ٢١٤) ، و « اَلسير » (١٢ / ٨).

# مريار اقوال المذاهب الربعة في تسريد الباري عُرُوجَلَّ المُرابعة في تسريد الباري عُرُوجَلَّ

أرأيت لو قيل: أين آلله ؟ يقال له: كان آلله قبل أن يخلق الخلق والمكان، أو يقال له: كان آلله ولم يكن أينٌ ولا خلقٌ ولا شيءٌ وهو خالقٌ كل شيء) انتجى

وعنه أيضاً أنه قال: مَن قال: لا أعرف الله في الأرض هو أم في السّماء؛ فقد كفر؛ لأنَّ هاذا القول يوهم أنَّ للحق مكاناً، ومن توهم أنَّ للحق مكاناً؛

فهو مشبّه، هلذا ما نقله عنه أثمة مذهبه، وهم أعرف بذلك من غيرهم، ومن نقل عنه خلاف ذلك؛ فقد وَهِمَ (١).

وسأل رجل ألإمام مالك بن أنس رَفِيَ النَّرَاءُ عن معنى قوله تعالى: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسْتَوَىٰ ﴾ [كله: ٥]، فقال له مالك: ألاستواء معلوم، وألكيف مجهول، وألسؤال عنه بدعة، وألإيمان به واجب، وأظنك رجل سوء، وقال: أخرجوه عني، فأدبر ألرَّجل وهو يقول: يا عبدالله؛ لقد سألت عنها أهل ألعراق، وأهل ألشام، فما وُفق فيها توفيقك (٢).

<sup>(</sup>۱) ومما يدل على ذلك: قول الإمام الطحاوي في كتابه «العقيدة الطحاوية»، قال: ومن لم يتوق النفي والتشبيه؛ زل ولم يصب التنزيه، فإن ربنا جل وعلا موصوف بصفات الوحدانية، منعوت بنعوت الفردانية، وليس في معناه أحد من البرية تعالى الله عن الحدود والغايات، والأركان والأعضاء والأدوات، ولا تحويه الجهات الست كسائر المبتدعات. ينظر «العقيدة الطحاوية» بشوح أكمل الدين البابرتي (ص ٧٥).

<sup>(</sup>٢) أعلم: أنه لم يثبت عن ألإمام مالك ، ولا عن غيره من ألسَّلف بإسناد صحيح =

وقال ٱلإمام محمد بن إدريس ٱلشافعي رَصِّلُسُتَكَ لَى ، لما سئل عن قوله تعالىٰ : ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَـرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ [طنه: ٥] : آمنتُ بلا تشبيه ،

أنه قال: (ألاستواء معلوم وألكيفية مجهولة)، وإنما ألصحيح ألذي رواه ألبيهقي من طريق عبد ألله بن وهب ويحيى بن يحيى، قال ألبيهقي: بعد ما ذكر سند ألرواية قال: (ألرحمان على ألعرش أستوى كما وصف نفسه، ولا يقال: كيف، وألكيف عنه مرفوع)، فأما تلك ألرواية ألتي يلهج بها ألمشبهة؛ لأنها وافقت هواهم ألذي هو ألتشبيه للأن أعتقادهم أن أستواءه كيف لكن لا نعلمه فهاذا إثبات للكيف، لا تنزية لله عن ألكيف! ولا يُغترُ بوجود هذه ألعبارة في كتاب (إحياء علوم ألدين، ونحوه، ولا يريد مؤلفه ما تفهمه ألمشبهة، لأنه مُصرَّحٌ في كتبه بأن ألله منزه عن ألجسمية وألتحيز في ألمكان، وعن ألحد وألمقدار، وما يوجد في بعض كتب ألأشاعرة من هذه ألعبارة (ألاستواء معلوم وألكيفية مجهولة) غلط لا أساس له عن ألسلف، لا عن ألإمام مالك ولا غيره؛ لأنهم لا يفهمون هذا ألمعنى، بل يفهمون أن حقيقة ألاستواء غير معلوم للخلق مع تنزيههم لله عن ألجسمية وألتحيز في ألمكان وألجهة.

قال ألحافظ اللغوي محمد مرتضى الزبيدي: وقال أبن اللبان في تفسير قول مالك قوله: (الكيف غير معقول) أي: (كيف) من صفات الحوادث، وكل ما كان من صفات الحوادث فإثباته في صفات الله تعالى ينافي ما يقتضيه العقل، فيجزم بنفيه عن ألله تعالى. ينظر «الأسماء والصفات» (ص ٤٠٨)، و«إتحاف السادة المتقين» (٢/ ٨٢).

معين: أقوال لمذاهب الأربعة في تمزيه الباري عرَّوجَلَّ

وصدَّقتُ بلا تمثيل ، وأتهمت نفسي في ألإدراك ، وأمسكت عن الخوض فيه كل الإمساك<sup>(١)</sup>.

وسُئِل آلإمام أحمد أبن حنبل رَعَنَاتُنَكَانَ عن آلاستواء ، فقال : ٱستوىٰ كما أخبر ، لا كما يخطر للبشر.

وسُيْل إمام ٱلحرمين هل آلباري سبحانه علىٰ ٱلعرش؟ فقال في آلجواب: خلق آلعرش من درة ، وهو بالنسبة إلىٰ قدرته أقل من ذرة ، فكيف يكون مستقره.

وسُبِيل ذا ٱلنون ٱلمصرى رَعِنَاتِيَّكَ لَهُ ، عن قوله : ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَـرَشِ ا آسْتَوَىٰ ﴾ [طنه: ٥]، فقال: أثبت ذاته ونفي مكانه<sup>(٢)</sup>، فهو موجود بذاته ، وألأشياء موجودة بحكمه كما شاء.

<sup>(</sup>١) ذكر هذا القول الإمام العارف بالله السيد أحمد الرفاعي في « البرهان آلمؤيد» ( ص ٢٤ ) ، وآلإمام تقى آلدين آلحصني في « دفع شبه من شبه وتمرد» (ص ۱۸).

<sup>(</sup>٢) أي: بدلالة قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ﴾ ، ونفئ مكانه بدلالة ٱلعقل ؛ لأنه ثابت قبل آلعرش وغيره من سائر ٱلخلق، فهو موجود بذاته غير مفتقر إلى غيره، وٱلأشياء ٱلمخلوقة موجودة بحكمه كما شاء سبحانه، فهي مفتقرة إليه، وللفظ ﴿ أَسْتَوَكَّنَّ ﴾ محامل: جلس وأعتدل وأستولى وعلا مكاناً أو رتبة وقصد؛ كقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَاآهِ ﴾ أي: قصد إلى فعل أمر فيها، فالأولان وآلرابع بمعنى علو آلمكان محالات في حقه تعالى ، بخلاف ما=

وسُئِل ٱلشبلي (١) تِعَنَّمُنَّكَ ، عن ذلك ، فقال : ٱلرحمان لَم يزل (٢) ، وٱلعرش محدث ، وٱلعرش بالرحمان ٱستوى .

وقال جعفر الصادق رَفِيَاتُنْ مَن زعم أنَّ الله في شيء ، أو من شيء ، أو من شيء ، أو على شيء ؛ لكان شيء ، أو على شيء ؛ لكان محمولاً ، ولو كان من شيء ؛ لكان محدثاً (٤).

عداها ، والعرش لغة : سرير الملك والسقف . انتخ من « شرح الرسالة القشيرية » [ ص٥٥] . كذا بخط المؤلف لوحة (٤/أ) .

<sup>(</sup>۱) أبو بكر دلف بن جحدر الشبلي ، أصله من خراسان ، ونسبته إلىٰ قرية (شبلة) من قرئ ما وراء النهر ، ومولده بـ (سُرَّ من رأئ) ، ووفاته ببغداد سنة (٣٣٤هـ) ، عكف على العبادة ، فاشتهر بالصلاح . ينظر «الأعلام» (٢/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) أي: قديم ، والعرش محدث ، والعرش بالرحمان \_ أي: بقدرته \_ اَستوى ، فهو تعالى مستغن عنه وعن غيره ، وإنما خلقه ؛ إظهاراً لعظمته ، لا مكاناً لذاته ؛ لتعاليه عن ذلك ، وفي تفسير اَستواء الله باستواء العرش بُعد. انتهاى من «شرح الرسالة القشيرية» [ص٥٥]. كذا بخط المؤلف لوحة (٤/أ).

<sup>(</sup>٣) أي: واللوازم باطلة ؛ لأنها تدل على الجسمية ، والقول بها في حقه تعالى كفر . انتمى من « شرح الرسالة القشيرية » [ ص٥٨ ] . كذا بخط المؤلف لوحة (٤/أ).

<sup>(</sup>٤) ينظر «ألرسالة ألقشيرية» (ص ٥٨).

# فعيل: اقوالُ المذاهبِ الأربعةِ في تعزيهِ الباريءَ وَجَلَ

فهاذه الأجوبة كلُها متفقة على التَّنزيه عما يعطيه الظَّاهر، وقد علم مما مر أنه لا خلاف بين الأثمة الأربعة في ذلك، ومن توهم أن بين أحد منهم اختلافاً في صحة الاعتقاد؛ فقد أعظم الفرية على الأمة.

وقال ألإمام محيى ألسنة ألبغوي في «تفسيره» (() عند قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا آَن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ ٱلْعَكَامِ ﴾ [البَقرَة: ٢١٠]: وألأولى في هاذه ألآية وفيما شاكلها: أن يؤمن ألإنسان بظاهرها، ويَكِلَ علمها إلى ألله عن ألله عن أسمه منزَّه عن سمات ألحدوث، على ذلك مضت أثمة ألسلف وعلماء ألسنة.

قال ٱلكلبي: هذا من ألمكتوم ألذي لا يفسر، وكان مكحول وألزهري وألأوزاعي ومالك وأبن ألمبارك وسفيان ألثوري وألليث بن سعد وأحمد وإسحاق وتنته الشكال يقولون فيه وفي أمثاله: أمِرُّوها كما جاءت بلا كيف.

قال سفيان بن عيينة: كل ما وَصف اَلله تعالى به نفسه في كتابه، فتفسيره قراءتُه والسكوت عنه، ليس لأحد أن يفسره إلا الله ورسوله. انتجى

<sup>(</sup>۱) «تفسير ألبغوي» (۱/ ۲٤۱).

وسَال رجل مالك بن أنس عن قوله تعالى: ﴿ اَلرَّحْنُ عَلَى اَلْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ [طنه: ٥]، فأطرق رأسه ملياً وعلاه اَلرُّحَضَاء (١)، ثم قال: الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول (١)، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وما أظنك إلا ضالاً، ثم أمر به فأخرج.

وروي عن سفيان الثوري ، والأوزاعي ، والليث بن سعد ، وسفيان بن عيينة ، وعبد الله بن المبارك ، وغيرهم من علماء أهل السنة في هلذه الآيات التي جاءت في الصفات المتشابهة : أمروها كما جاءت بلاكف (٣) . انتجل

<sup>(</sup>١) ٱلرحضاء: هو عَرَق يغسل ٱلجلد لكثرته، وكثيراً ما يستعمل في عرق ٱلحُميٰ وٱلمرض. ينظر «ٱلنهاية» (٢/ ٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) أي: الشكل والهيئة والجلوس والاستقرار هاذا غير معقول ؟ أي: لا يقبله العقل ، ولا يجوز على الله ؟ لأنه من صفات الأجسام ، ويفهم من هاذا أيضاً: لا يقال للمعبود: كيف هو ؟ لأنه يستخبر بـ (كيف) عن الهيئة والحال ، والله سبحانه لا هيئة له ولا حال ، وكذلك نفهم من عبارة الإمام مالك عند ما زجر الرجل بقوله: (أنت رجل سوء صاحب بدعة ، أخرجوه)؟ لأن الرجل سأله بقوله: (كيف استوى) أي: سأله عن كيفية الاستواء ، وهاكذا قد علمنا أن الله منزه عن الكيف ؟ لأن الكيف من صفات المخلوقين .

<sup>(</sup>٣) معنىٰ قولهم: (أمروها كما جاءت بلا كيف) في بعض ألنصوص ألتي ظواهرها إثبات الجسمية أو صفات الجسمية كحديث النزول ؛ أي: أرووا =

وقال أيضاً عن قوله عَنْوَيَلَ: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [النائدة: ٦٤]: ويد الله صفة من صفات ذاته كالسمع والبصر والوجه، وقال جلّ ذكره: ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيَّ أَسَتَكُمْرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ [حت: ٧٥]، وقال النبي طَنَاسُكَيْمُ: «كلتا يديه يمين »(١)، والله أعلم بصفاته، وعلى العباد فيها الإيمان والتّسليم.

وقال أثمة السلف من أهل السنة في هلذه الصفات: أمروها كما جاءت بلا كيف. انتَحى كلام البغوي (٢٠ وَتَلَشَّتَاكَ ، وقاله (٣٠ أيضاً في «عقيدته» وقد اختار فيها مذهب السلف.

<sup>■</sup> اللفظ ولا تعتقدوا تلك الظواهر التي هي من صفات الجسم، فالأثمة مرادهم نفي الجسمية وصفاتها عن الله ؛ أي : هذه النصوص ليس معانيها الجسمية وصفاتها عن نفسه وصفاتها من حركة وسكون ؛ لأن الله تعالى نفى الجسمية وصفاتها عن نفسه بقوله : ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ مُشَى \* ﴾ (الشؤيئ : ١١) ، وأراد الأئمة ردَّ تلك النصوص إلى هذه الآية المحكمة .

<sup>(</sup>۱) قطعة من حديث أخرجه ألإمام مسلم في «صحيحه» كتاب ألإمارة، باب فضيلة ألإمام ألعادل، وعقوبة ألجائر، رقم (۱۸۲۷).

<sup>(</sup>۲) ينظر «تفسير ٱلبغوي» (٣/ ٧٧).

<sup>(</sup>٣) في المخطوط: (وقال).

# [ مَطْلَبٌ ] [ الآياتُ الأحاديثُ التي وردث في لصِّفا ]

وأعلم: أن لله تعالى صفات سمعية ورد بها القرآن والسُّنة ؛ مثل : النَّفس والوجه والعين واليد والإصبع والقدم والإتيان والمجيء والنزول إلى السَّماء الدنيا والاستواء على العرش والفوقية ، وقد ثبت ذلك عن النبي المُسْمَنَيْمُ ، وورد بها القرآن.

قال الله تعالى: ﴿ وَأَصَطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴾ [طنه: ١١] ، ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ
عَيْنِيۡ ﴾ [طنه: ٣٩] ، ﴿ وَرَبَّقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ﴾ [الرَّحن : ٢٧] ، ﴿ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ﴾
[حت : ٧٥] ، ﴿ هَلْ يَنظُلُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ الْفَسَمَامِ ﴾
[البّقنة: ٢١٠] ، ﴿ وَجَاةَ رَبُّكَ ﴾ [النّجد: ٢٢] ، ﴿ الرّحَننُ عَلَى الْفَرْشِ السّتَوَىٰ ﴾ [النقاف: ١٥] ، ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [النقاف: ١٥] ، ﴿ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [النقام: ١٨].

وفي ألخبر: «ينزل ألله تعالى كل ليلة إلى ألسَّماء ألدنيا»، «ألقلوب بين إصبعين من أصابع ألرحمان»، هاذا وأمثاله كالضحك مما ورد في ألقرآن أو ثبت بنقل ألثقات عن ألنبي مَثَانُونَ يَعِبُ يجب الإيمان به.

#### 

وأن يعتقد أنّها كلها صفات ألله تعالى (١) من غير تمثيل ولا تشبيه ولا يؤوّل من عند نفسه ، ولا يتفحّص عن كيفيته ؛ لئلا يقع في التّشبيه والتّعطيل ، فإنكار هذه الصّفات من شيم المعطّلين وتشبيهه بصفات المخلوقين من طرق المشبّهين ، لا تشبه صفة من صفاته خلقه ، كما لا تشبه ذاتُه ذاتَ أحد ، فليجتنب من التّشبيه في هذه الصّفات ، وليكل تأويله إلى الله تعالى ، فإن طريق أصحاب النبي المنشّكية وعلماء السنة الإيمان به وإقراره كما جاء وأن يكل علمه إلى الله سِنجائيتُنال ، قال الله تعالى : ﴿ فَأَمّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْحٌ فَي البّعُونَ مَا تَشَبّهُ مِنهُ البّيَعَاءَ الْفِتْمَةِ وَالْبَيْعَالَ ، قال الله ومَا يَشَال الله الله على الله على هذه ، ومَا يَشَال الله على هذه ، المعتدنون ﴿ وَالرّاسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَعُولُونَ مَا مَنْ اللهِ عَلْمَ عَنْدِ رَبّينا ﴾ [الدعزان: ٧] ، يقف معظم أهل السنة على هذه ، المعتدنون ﴿ وَالرّاسِحُونَ فِي الْمِلْمِ يَعُولُونَ مَا مَنْ اللهِ عَلْمَ عِنْدِ رَبّينا ﴾ [الدعزان: ٧] .

وقال ألإمام ألرباني ولي ألله بلا نزاع محيي ألدين يحيى بن شرف

<sup>(</sup>۱) يقول الإمام الحافظ أبو الفرج بن الجوزي الحنبلي في كتابه « دفع شبه التشبيه » : وقد وقع غلط المصنفين في سبعة أوجه ؛ منها : أنهم سموا الأخبار أخبار صفات ، وإنما هي إضافات وليس كل مضاف صفة ، فإنه قال مُسْتَنَّ فَنْ الْحَبَار صُفات ، وإنما هي إضافات وليس كل مضاف صفة ، فإنه قال مُسْتَنَّ فَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله تعالى صفة تسمئ روحاً ، فقد أبتدع من سمئ المضاف صفة . . . الخ . ينظر « دفع شبه التشبيه » (ص ١٠٤) .

آلنووي في «شرحه لصحيح ألإمام مسلم»، عند قوله مُثَاثِثَ اللهُ اللهُ اللهُ السَّماء فيقول: من يدعوني ؛ فأستجيب له »(١):

(هلذا ٱلحديث من أحاديث ٱلصّفات، وفيها مذهبان مشهوران للعلماء سبق إيضاحُها في كتاب ٱلإيمان، ومختصرهما أن:

أحُدهم ـ وهو مذهب جمهور السَّلف وبعض المتكلِّمين ـ : أن يؤمن بأنَّها حق على ما يليق بالله تعالى ، وأن ظاهرها المتعارف في حقنا غير مراد ، ولا يتكلم في تأويلها مع اعتقادنا تنزيه الباري سِسَجَائِيَّتَالَى عن صفات المخلوقين ، وعن الانتقال ، والحركات ، وسائر سمات النُخلق .

والشاني \_ مذهب أكثر المتكلمين وجماعة من السَّلف، وهاذا محكي عن مالك والأوزاعي \_: أنها تتأول على ما يليق بها بحسب مواطنها، فعلى هاذا تأولوا هاذا الحديث تأويلين:

أَحَدهمَ : تأويل مالك بن أنس وغيره معناه : تنزّل رحمته وأمره وملائكته ، كما يقال : فعل الشّلطان كذا ؛ إذا فعل أتباعُه بأمره .

والشاني: أنه على الاستعارة ، ومعناه : الإقبال على الداعي بالإجابة واللطف ، والله تعالى أعلم ).

<sup>(</sup>١) «شرح ألإمام ألنووي علىٰ صحيح ألإمام مسلم» (٦/ ٣٦).

مطلب: الآياث الأحاديث التي وردث في الصّفا

وقال أيضاً رَمِّنَ الله ؟ " مند قوله مَالَسُونَ يَثَمَّ في حديث الجارية (٢) : « أين الله ؟ " ، قالت : رسول الله عنه الل

(هنذا ٱلحديث من أحاديث ٱلصّفات، وفيه مذهبان تقدم ذكرهما مرّات في كتاب ٱلإيمان.

أَحَدهمَ : ٱلإتيان به من غير خوض في معناه مع اعتقاد أنَّ الله تعالىٰ ليس كمثله ، وتنزيهه عن سمات المخلوقين.

<sup>(</sup>١) «شرح ألإمام ألنووي على صحيح ألإمام مسلم» (٥/ ٢٤).

<sup>(</sup>Y) هلذا حديث مضطرب؛ لأنه أتى بعدة روايات ، ألرواية ألأولى: قال لها: «من ربك» ، ثم قال لها: «من أنا» ، وألرواية ألثانية: قال لها: «أتشهدين أن لا إلله إلا آلله» ، ثم قال: «أعتقها ؛ فإنها مؤمنة» ، فهاتان ألروايتان عن ألشريد بن سويد ، وألسند من حماد إلى ألشريد واحد ، وأللفظ مختلف: فغي ألأول: قال لها: «من ربك» ، ثم قال لها: «من أنا» ، وفي ألثاني: قال لها: «أتشهدين أن لا إلله إلا ألله».

فهاذا أول أضطراب لحديث ألجارية مع عدم أختلاف ألقصة ، ومن هنا ترئ كيف يتصرف ألرواة بالحديث ، ومن ثم فأي اللفظين أقرب إلى الإيمان : أين ألله ، أم ما في هاتين ألروايتين ؟ وإذا أردت المزيد ؛ فعليك بكتاب « رفع ألغاشية في ألحقيقية وألمجاز وحديث الجارية » للشيخ نضال آله رشي .

والشاني: تأويلُهُ بما يليقُ به ، فمن قال به ؛ قال : كان المرادُ المتحانها ؛ هل هي موحِّدةٌ تُقِرُّ بأنَّ الخالقَ المدبِّرَ الفعَّال هو الله تعالى وحدَهُ \_ وهو الذي إذا دعاه الداعي ؛ استقبلَ السماء ، كما إذا صلَّىٰ له المصلِّي ؛ استقبلَ الكعبة ؟ وليس ذلك أنَّه مُنحصرٌ في السَّماء ، كما أنَّه ليس منحصراً في جهة الكعبة ، بل ذلك لأنَّ السَّماء قبلة الداعين ، كما أن الكعبة قبلة المصلين \_ أم هي من عبدة الأوثان العابدين للأوثان التي بين أيديهم ؟ فلمًا قالت : في السَّماء ؛ علم أنَّها موحدة وليست عابدة للأوثان.

قال القاضي عياض تَتَنَشَتَالُو<sup>(۱)</sup>: لا خلاف بين المسلمين قاطبة ،
 فقيههم ومحدِّثهم ومُتَكلِّمهم ونَظَّارهم ومقلِّدهم.

أنَّ ٱلظَّواهر ٱلواردة بذكر ٱلله تعالىٰ في ٱلسَّماء ، كقوله تعالىٰ : ﴿ مَا أَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْمِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ ﴾ [اللك: ١٦] ونحوها ليست علىٰ ظاهرها ، بل متأوَّلةٌ عند جميعهم .

<sup>(</sup>۱) «إكمال ألمعلم شرح صحيح مسلم» (٢/ ٤٦٥)، وألقاضي عياض: هو عياض بن موسى بن عياض بن عمرون أليَحْصُبي ألسَّبْتي، أبو ألفضل عالم ألمغرب وإمام أهل ألحديث في وقته، توفي بمراكش مسموماً سنة (٤٤٥هـ)، ومن تصانيفه: «ألشفا بتعريف حقوق ألمصطفى »، و«تقريب ألمسالك في معرفة أعلام مذهب ألإمام مالك »، وغيرها. ينظر «ألأعلام» (٥/ ٩٩).

فمن قال بإثبات جهة فوق من غير تحديد ولا تكييف من المحدِّثين والفقهاء والمتكلِّمين ؛ تأوَّل في السَّماء ؛ أي : على السَّماء ، ومن قال مِن دَهماء النُّظَار والمتكلِّمين وأصحاب التَّنزيه بنفي الحدِّ واستحالة الجهة في حقه تعالى ؛ يؤوِّلها تأويلاتِ بحسب مقتضاها . . . وذكر نحو ما سبق (۱) .

(۱) قال الإمام الرازي «تفسيره» ( ۲۰ / ۲۹): واعلم أن المشبهة احتجوا على إثبات المكان لله تعالى بقوله: ﴿ وَالْمِنْمُ مَن فِي السَّمَاءِ ﴾ ، والجواب عنه أن هذه الآية لا يمكن إجراؤها على ظاهرها باتفاق المسلمين؛ لأن كونه في السماء يقتضي كون السماء محيطاً به من جميع الجوانب ، فيكون أصغر من السماء ، والسماء أصغر من العرش بكثير ، فيلزم أن يكون الله تعالى شيئا حقيراً بالنسبة إلى العرش - تعالى الله عن ذلك - وذلك باتفاق أهل الإسلام محال ، ولأنه تعالى قال : ﴿ قُل لِمَن مَافِى السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُل لِللّهِ ﴾ ، فلو كان الله في السماء ؛ لوجب أن يكون مالكاً لنفسه وهذا محال ، فعلمنا أن هذه الآية يجب صرفها عن ظاهرها إلى التأويل .

قال اَلقرطبي: قوله تعالى: ﴿ مَأْمِنْكُم مَن فِي اَلسَّمَاتِهِ ﴾ قال اَبن عباس: أأمِنتم عذاب من في اَلسماء عذاب من في اَلسماء اِن عصيتموه، وقيل: تقديره: أأمِنتم من في اَلسماء قدرته وسلطانه وعرشه ومملكته.

وقال العلامة الآلوسي: ﴿مَن﴾ موصولة ﴿فِي اَلسَّمَآهِ ﴾ أي: الملائكة الموكلين بتدبير هذا العالم أو الله سبحانه على تأويل من في السماء أمره وقضاؤه.

قال: ويا ليت شعري! ما الذي جمع أهل السُّنة والحقِّ كلَّهم على وجوب الإمساك عن الفكر في النَّات كما أُمِرُوا، وسكتوا لحيرة العقل، واتَّفقوا على تحريم التَّكييف والتَّشكيل، وأنَّ ذلك من وقوفهم وإمساكهم غير شكَّ في الوجود أو جهل بالموجود، وغير قادح في التَّوحيد بل هو حقيقته، ثم تسامح بعضهم (١) في إثبات الجهة، وهل

وكذلك قال ألشيخ ألحجة محمد ألسبزوري : ﴿ اَلَمِنهُمْ مَن فِي السَّمَاءِ ﴾ يعني :
هل أمِنتم عذاب ألله تعالىٰ ألذي في ألسماء سلطانه ، وأمره ، وتدبيره ، وفي
الأرض تجري حكمته وتقديره . ينظر «تفسير ألرازي » (٣٠ / ٢٠) ،
و «تفسير ألقرطبي » (٣٠ / ٢٠) ، و «روح ألمعاني » (١٠ / ٩٠) ، و «تفسير
السبزوري » (٧ / ١٩٩) .

<sup>(</sup>۱) فلأن ذلك مغتفر في حق ألعوام كما نقله ألشهاب أبن حجر في «ألتحفة» وعبارته فيها: (ومِنْ ثَمَّ قبل أخذاً مِنْ حديث ألجارية: يُغتفرُ نحو التَّجسيم والجهة في حقَّ العوام؛ لأنَّهم مع ذلك علىٰ غايةٍ مِن اعتقاد التَّنزيه والكمال المُطلق) النَّهٰ

وسبب حديث ألجارية على ما ذكره صاحب «سلوك ألنجاة»: أن رجلاً كانت عنده أمّة أراد أن يعتقها، فاستشار ألنبي التشكيام وقال لها: أين ألله ؟ قالت: في ألسماء... المحديث، فقيل: منها قولها: أن ألله في ألسماء؛ لقوله التشكيام: «أمرت أن أخاطب ألناس على قدر عقولهم»، ولذلك لما قال له رجل: يا رسول ألله؛ أين ألله ؟ أفي ألسماء أم في ألأرض ؟ فقال: «في قلوب عباده ألمؤمنين». ذكر ذلك صاحب «سلوك ألنجاة».

مَطْلَب: الآياثُ الأحاديثُ التي وردتْ في الصَّفا

بين اَلتَّكيف وإثبات الجهة فرق ، لكن إطلاق ما أطلقه اَلشَّرع من أنه : ﴿ وَهُوَ اَلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ٤ ﴾ ، وأنه : ﴿ ثُمُّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْمَرْشِ ﴾ مع التَّمسك بالآية الجامعة للتَّنزيه الكلِّي الذي لا يصح في العقول غيره ، وهو قوله تعالىٰ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِنْ النووي " ﴾ عصمة لمن وفقه الله وهداه ، هذا كلام القاضي ) انتها ما ذكره النووي (١) يَعْتَمُتُ الله .



وقال ألإمام ألقشيري في «رسالته»: (ورأيت بخط ألاستاذ أبي علي الروذباري أنه قيل لصوفي: أين ألله ؟ فقال للسائل: أسحقك ألله ـ أي: غيبك عن نفسك بكمال شغلك به ـ تطلب مع ألعين أين! فيه دلالة على أن ألصوفي إن كان في حال ألحضرة مع ألله بحيث لا يرئ في كل متحوك ولا ساكن إلا ألله ؛ فصار كالعيان عنده ، فلغلبة ذلك على قلبه دعا للسائل بذلك) انتهى من «شرح ألرسالة ألقشيرية» [ص٢٠]. كذا بخط ألمؤلف لوحة (٥/أ).

<sup>(</sup>١) ينظر «شرح ألإمام ألنووي علىٰ صحيح ألإمام مسلم» (٥/ ٢٥).

# فصب [ رأي لمؤلف في ابن تبيتَ وَلمينهِ مِمَّا نُسِبَ لهما ]

وبما ذكرناه قد تبين لك مذهب السَّلف عن دليل واضح وبرهان الائح، فتَمسَّك به، وعَضَّ عليه بالنواجذ، وأترك العقائد المخالفة لمعتقد الجمهور في مسألة الجهة وغيرها(١)، وكن على عقيدة أهل

<sup>(</sup>۱) أي: كالقول بقدم الحروف والأصوات في كلامه سبحانه كما ذهب إليه [بعض] الحنابلة، قال القشيري في «رسالته»: سمعت الشيخ أبا عبد الرحمن محمد بن الحسين السلمي وَمَنْ يقول: سمعت عبد الله بن موسى السلامي يقول: سمعت أبا بكر الشبلي يقول: الواحد المعروف قبل الحدود وقبل الحروف، وهذا صريح من الشبلي أن القديم سبحانه لا حد لذاته، ولا حروف لكلامه، وقال أبن عطاء: إن الله تعالى لما خلق الأحرف جعلها سراً له، فلما خلق آدم عليه السلام؛ بث فيه ذلك السر، ولم يبث ذلك السر في أحد من الملائكة، فجرت الأحرف على لسان آدم عليه السلام بفنون الجريان وفنون اللغات، فجعلها الله صوراً لها، صرّح أبن السلام بفنون الجريان وفنون اللغات، فجعلها الله صوراً لها، صرّح أبن فعل لا لسان ذات؛ لأنها فعل في مفعول، قال القشيري: وهذا أيضا تصريح بأن الحروف مخلوقة، ففي ذلك رد على من زعم أن الله تعالى يتكلم بالحروف والأصوات؛ إذ يستحيل أن يقوم الحادث بالقديم. انتهن من «الرسالة» [ص ٢١] و «شرحها» للقاضي زكريا. كذا بخط المؤلف لوحة (٥/ب).

# مسسسس فصيل: رأي الولف في ابن تبيتَ وتلميذهِ ممَّا نُسِبَ لهما

ٱلأُصول ومشايخ ٱلدِّين وٱلعلماء ٱلعارفين ؛ من ٱلحنفية وٱلمالكية

=قال ألشيخ عبد ألله بن أسعد أليافعي في كتابه «مرهم ألعلل» (ص ٣٣): وقد تنسب إلى ألإمام أحمد أبن حنبل طائفة تسمى الحشوية، وقد نقل أَثْمَتُنَا يُؤَيَّنَهُمْ أَنَّهُ بَرِيء منهم ، وقد قيل له يَعَنَّشَكَالُهُ : إن فلاناً ينقل عنك أنك تقول : ٱللفظ بالقرآن قديم ، قال : ما قلت هلذا ، وأرسل له ، وقال : ذُكِر لي عنك أنك تقول عني : أللفظ بالقرآن إنه قديم ، فقال : ما قلت إلا عن نفسي، فقال ألإمام أحمد: لا تقل هنذا عني ولا عنك، فما سمعت إماماً قال هلذا ، وأطال أليافعي في ردِّ ذلك ، حتىٰ قال في بعض قصائده : [منالطوبيُّل] وفي حشوياتٍ كسوفان أظلما ومن نهجها حاشا ألإمام أبن حنبل هما جهة ما بين شمس وبينها وصوت وحرف في ألكلام ألمنزل ذكر ألعلامة ألشيخ إبراهيم بن حسين في « فتاويه » : ومما يدفع حجة ٱلمشبهة في ذلك أن يقال لهم: هاذه ٱلحروف ٱلتي تثبتون قِدَمَها في ٱلقرآن، هل هي أحرف ألف باء تاء ثاء ، أم غيرها ؟ فإن قالوا : غير هنذا ؛ فهنذا دفع بما علم بالضرورة ، وإن قالوا : هي ؛ يقال لهم : فهل يكتب منها شعر آلمتنبي ونحوه أم لا ؟ فإن قالوا : بغيره يكتب ما ذكر ؛ فهلذا محال أيضاً ، ودفعٌ لما يعلمه ضرورة ، وإن قالوا : إن ٱلأحرف ٱلتي يكتب بها ٱلقرآن هي ألتي يكتب بها ما ذكرناه ؛ فيجب ألقول بقدمه ، فهاذا خلاف ألإجماع ، فلما لم يصح ؛ دل عليه أنها مخلوقة ، يقال لهم أيضاً : إذا قرأ ألقارئ هل يسمع منه ألقرآن كما يسمع من ألرب مَسَنْرَتِكُ أم لا ؟ فإن قالوا : ليس بينها فرق ؛ فهاذا هو ألتشبيه بعينه ، ولا مُشْبه لكلام آلله ولا مثل له ، وإن قالوا بخلاف ما يسمع من اَلقارئ ؛ فقد رجعوا إلىٰ مذهب اَلحق. انسَامىٰ . كذا بخط ٱلمؤلف لوحة (٥/ب). والشافعية والصوفية وغيرهم من السلف الصالحين، واسلك سبيلهم علماً وعملاً واعتقاداً، ولا تَمِل عنها إلى غيرها، ولا تغتر بما نسب إلى الإمام العلاَّمة شيخ الإسلام ابن تيمية، وإلى تلميذه العلاَّمة ابن قيم الجوزية من اعتقاد التَّشبيه في حق مولانا عَنَوْبَلُ والجسمية برَّأهما الله تعالى من ذلك، وحماهما عن قبيح المسالك، وقد صرَّح غير واحدٍ من العلماء ببرائتهما مما نسب إليهما(۱).

<sup>(</sup>۱) وقد تباين كلام ألعلماء في ألشيخ أبن تيمية ، وتلميذه أبن قيم ألجوزية وقد تباين كلام ألعلماء في ألشيخ أبن تيمية ، وتلميذه أبن نظراً لتباين ما نقل عنهما من آراء تتعلق بالذات ألإلهية ، وبقاء ألنار ، ومسائل أخرى أصلية وفرعية ، قال ألحافظ أبو زرعة ولي آلدين ألعراقي في كتابه «ألأجوبة ألمرضية عن ألأسئلة ألمكية » لوحة (١٣ / أ): وأما ألشيخ تقي ألدين أبن تيمية ؛ فهو إمام واسع ألعلم ، كثير ألفضائل والمحاسن ، زاهد في آلدنيا ، راغب في ألآخرة على طريقة ألسلف ألصالح ، لكنه كما قيل فيه : (علمه أكثر \_ أو أكبر \_ من عقله ) ، فأداه أجتهاده إلى خرق ألإجماع في مسائل كثيرة ، قيل : إنها تبلغ ستين مسألة ، فأخذته ألألسنة بسبب ذلك ، وتطرّق إليه أللوم ، وأمتحن بهلذا ألسبب فأشرع علماء عصره في ألرد عليه وتخطئته وتبديعه ، ومات مسجوناً بسبب ذلك ، وألمنتصر له يجعله كغيره من ألأئمة بأنه لا تضره ألمخالفة في مسائل ذلك ، وألمنتصر له يجعله كغيره من ألأئمة بأنه لا تضره ألمخالفة في مسائل كلها في ألفروع إذا كان ذلك عن أجتهاد ، لكن ألمخالف له يقول : ليست مسائل كلها في ألفروع ، بل كثير منها في ألأصول ، وما كان منها في ألفروع فما كان سوغ له ألمخالفة فيها بعد أنعقاد ألإجماع عليها، ولم يقع للأئمة ألمتبوعين =

مخالفته \_ أي : آلإجماع \_ في مسائل أنعقد عليها آلإجماع قبلهم ، بل ما يقع لأحد منهم إلا وهو مسبوق به عن بعض ألسلف كما صرح به غير واحد من آلائمة ، وما أبشع مسألتي آبن تيمية في ألطلاق وألزيارة ! وقد ردَّ عليه فيهما معا آلشيخ آلإمام تقي آلدين ألسبكي ، وأفرد ذلك بالتصنيف ، فأجاد وأحسن .

قلت: وبعض العلماء سلك مسلك الكفاف وحسن الظن الذي أمر به الشارع مع عوام المؤمنين، فمع الخواص أولئ وأحرئ، لا سيما إذا كان الكلام يحتمل عدة أوجه، فيحمل الكلام على أحسنها وأقربها مع نصوص الكلام يحتمل عدة أوجه، فيحمل الكلام على أحسنها وأقربها مع نصوص الشرع أضف إلى ذلك أنَّ أبن تيمية وتلميذه أبن القيم لم يشهرا سيفاً، ولم يسفكا دماً، ولم يخرجا عن الجماعة وطاعة إمام المسلمين، وإنما أجتهاد سلكاه، ونهج انتهجاه، ولا شك أنَّ لهما فضائل عدة ليتَ مَنْ ينسب نفسه لهما أن يتحلَّى ببعضها، قال قاضي القضاة نجم الدين بن حجي المتوفى سنة ( ١٣٨هد ): والعجب كل العجب من جهال حنابلة هذا الزمان، يغضبون إذا قيل لهم: ( أخطأ ابن تيمية )، وربما أعتقد بعضهم أنَّ قائل ذلك ملحد، ولا يغضبون إذا قيل لهم: أخطأ الشافعي وأبو حنيفة ومالك والإمام أحمد. انتها

وجاء في «مجموع الفتاوئ» بعد أنْ أورد رَصَنَاتُهُ بعض نصوص الصفات: اعتقادنا فيها وفي الآي الواردة في الصّفات: أنّا نقبلها ولا نحرّفُها ولا نكيّفُها ولا نعطّلُها ولا نتأوّلُها، وعلى العقول لا نحملها، وبصفات الخلق لا نشبّهُها، ولا نُعمل رأينا وفكرنا فيها، ولا نزيدُ عليها ولا ننقص منها، بل=

نُؤْمِن بِها ونَكِلُ علمها إلى عالمها كما فعل ذلك السلف الصالح وهم القدوة
 لنا في كل علم.

وقال آلعلامة آلمحدث آلسيد صفي آلدين آلحنفي آلبخاري في رسالته «القول آلجلي في ترجمة آلشيخ تقي آلدين آبن تيمية آلحنبلي »: قال آلشيخ - آبن تيمية - مَسَنَلَسُ في عقيدته «الواسطية»: ومن آلإيمان بالله: آلإيمان بما وصف آلله به نفسه في كتابه وبما وصفه به رسوله الشائليكيم من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل . قلت - أي : صفي آلدين آلبخاري - : وتفسير كلامه أنه يجب آلإيمان بجميع آلمتشابهات آلواردة في آلكتاب وآلسنة ؛ كاليد وآلوجه وآلاستواء وآلنزول على وجه يليق به تعالى ، فلا ومن تبعهم من آلخلف ، فلا يقال : يد كيدنا ، أو وجه كوجهنا ، أو آستواء كاستوائنا ، أو نزول كنزولنا ، بل يداه صفته بلا كيف ، وكذا وجهه . . . وهاكذا فقس في سائر آلصفات وآلأفعال ؛ فقوله : ( من غير تكييف ولا تمثيل ) ينفي كل باطل ، وقد ذكر آلشيخ - أبن تيمية - هذا آلقول في غير موضع ، ومقصوده بذلك نفي آلجهة وآلجسمية ؟

فظهر لنا أنَّ من أثنى على هذا الإمام من الأئمة الأعلام ينفي عنه ما ينسب إليه من إثبات معاني الصفات المتشابهة وتفسيرها من خلال ظاهر النص ؛ لأنَّ هذا القول مخالف لما كان عليه سلف الأمة الصالح ومن تبعهم بإحسان من الإثبات دون خوض في المعنى أو تفسيره ، بل نجد العلامة المحدث صفي الدين الحنفي البخاري في رسالته «القول الجلي في =

### فصيل: رأي الأنف في ابن تيمتَّ وَلمينهِ ممَّا نُسِبَ لهما

قال العلامة الشيخ ملا علي القاري في « شرحه على الشمائل »(۱) للإمام الترمذي بعد ذكر ما نقل عنهما من إثبات الجهة والجسمية في حتً مولانا جلً وعز صانهما الله تعالى من السّمة الشّنيعة والنّبتة الفظيعة ، ومن طالع شرح « منازل السائرين »(۲) ؛ تبيّن له أنّهما كانا من

<sup>=</sup> ترجمة الشيخ تقي الدين ابن تيمية الحنبلي » جعل ابن تيمية وَسَنَفْ ماتريديا أشعرياً غير أنه خالف الماتريدية في زيادة الإيمان ونقصانه ، والأشاعرة في التأويل! فهو عنده يُثبت اللفظ ولا يتأوله ، ولا يفسره . ينظر « مجموع الفتاوى » (٤/ ١٨٥) ، و« القول الجلي في ترجمة الشيخ تقي الدين ابن تيمية الحنبلي » (ص ١٣-١٤) ، و« دفع الشبه » (١٨٥).

<sup>(</sup>۱) «جمع الوسائل في شرح الشمائل» (۱ / ۱٦٨) لنور الدين أبو الحسن علي بن محمد سلطان القاري الهروي ، المعروف بـ (ملا علي القاري) نزيل مكة وأحد صدور العلم ، وكانت وفاته (۱۰۱۶هـ) ، وله مصنفات عديدة منها : «شرحه على المشكاة» في مجلدات وهو أكبرها وأجلها و«شرح الشفاء»، و«شرح النخبة» ، و«شرح الشاطبية» ، و«شرح الفقه الأكبر» وغيرها. ينظر «خلاصة الأثر» (٣/ ١٧٧) ، و«معجم المؤلفين» (٥/ ٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) وهو «مدارج السالكين شرح منازل السائرين» (٢/ ٨٦) لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي ، المعروف بابن قيم الجوزية ، تتلمذ على أبن تيمية حتى كان لا يخرج عن شيء من أقواله ، بل ينتصر له في جميع ما يصدر عنه ، توفي سنة (٥١٧هـ) ، وله تصانيف كثيرة ؛ منها : «إعلام الموقعين » ، و«شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل » ، وغيرها من الكتب العديدة ، وأما «منازل السائرين» ؛ فهو =

أهل ألسنة وألجماعة ومن أولياء هذه ألأمة ، وأشار بذلك إلى ما ذكره أبن ألقيم في ألشَّرح ألمذكور بعد أن ساق جواب ألإمام مالك ألذي تقدم حين سُئِل عن ألاستواء ، قال : وهذا ألجواب من مالك شاف عام في جميع مسائل ألصِّفات ، فمن سأل عن قوله : ﴿إِنَّنِي مَعَكُما أَسَمَعُ وَأَرْكُ ﴾ [طنه: ٤٦] كيف يسمع ويرئ.

أجيب بهذا الجواب بعينه ، فقيل له : السمع والبصر معلوم ، والكيف غير معقول ، وكذلك من سأل عن العلم والحياة والقدرة والإرادة والنزول والغضب والرضا والرحمة والضحك وغير ذلك ، فمعانيها كلها مفهومة (١) ، وأما كيفيتها ؛ فغير معقولة ؛ إذ تعقُّل الكيفية فرع العلم بكيفية الذات وكُنهها ، فإذا كان ذلك غير معقول للبشر ؛ فكيف يعقل لهم كيفية الصّفات .

للإمام أبي إسماعيل عبد آلله بن محمد ألهروي آلأنصاري. ينظر «ألأعلام»
 (٦/ ٦٥)، و« ذيل طبقات ألحنابلة» (١/ ٣٦١)، و« هدية ألعارفين»
 (٣/ ٣٠).

<sup>(</sup>۱) أي: أنَّ جميعها مفهومة المعنى؛ لكونها الفاظاً عربية ، والعرب تعرف لغتها ولا تجهل شيئاً منها ، لكن بعض هذه الصفات كالنزول والاستواء مثلاً مع علمنا بالمعنى المتبادر الظاهر ، إلا أنه يستحيل وصف الله سَمَّائِنُّ الله به ؛ لما يلزم منه لوازم باطلة نفاها الشرع ، وكذا العقل من الجسمية والحد والتحيز ، وهو ما نفاه السلف الصالح وحذروا منه ، وجزموا بأنَّ المعنى الظاهر غير =

مراد، فيثبت أللفظ دون ألمعنى ألمتبادر، بل يفوض إلى قائله وألمتكلم به ؟ بأن يقال: آلله أعلم بمراده ، وهنذه طريقة ألسلف ألصالح ؛ فعندما سنل ٱلإمام مالك عن ألاستواء فقال: ألاستواء غير مجهول؛ أي: في دلالته ٱللغوية ، لكن لاستحالته في ٱلذات ألإلهية أن يكون مراداً على حقيقته ؛ قال: وٱلكيف منه غير معقول؛ لأن ٱلعقل لا يمكن أن يتصور خالقاً في شكل صورة أو جسم مستقراً أستقرار ألأجسام على ألأجسام، فذلك لا يتصوره ألعقل؛ وهنذا ألذي حمل ألإمام مالك على ألغضب من ألسائل وآلأمر بإخراجه ؛ لأنه أستشعر فيه بدعة ألتجسيم وألتشبيه ، ولو كان هناك وجه للتفسير والتفريق بين المماثلة والمشابهة والدخول في هذه ٱلاستحالات؛ لما غضب وأمر بإخراج ٱلسائل ووصفه بالبدعة؛ إذ لا يرى الإمام مالك تَعِسَنُتُهُ إلا الإمرار والتسليم ، وقد نقل الإمام الذهبي في « السير » (٨/ ١٠٥) عن ألإمام مالك عندما سأله ألوليد بن مسلم عن آيات ألصفات فقال : أُمِرُّوها كما جاءت في ٱلقرآن بلا تفسير ، وقال ٱلحافظ ٱبن كثير في «تفسيره» لآية ألاستواء ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْمَرْشِ ﴾ قال: نسلك في هاذا ألمقام مذهب ألسلف ألصالح مالك وألأوزاعي وألثوري وألليث بن سعد والشافعي وأحمد وإسحاق وغيرهم من أثمة المسلمين قديماً وحديثاً ؟ وهي: إمرارها كما جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا تعطيل؛ وألظاهر المتبادر إلى أذهان المشبهة منفيٌّ عن الله ، لا يشبهه شيء من خلقه ﴿ لَيْسَ كَمْثْلِهِ. شَيْءٌ أَنْهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشؤيغ: ١١]، وقال ٱلإمام ٱلذهبي في « ألسير » (١٤/ ٣٧٣) معلقاً على هاذه ألآية : من أقر بذلك تصديقاً لكتاب=

والعصمة النافعة في هذا الباب: أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصف به نفسه وبما وصف به رسوله ، من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل ، بل نثبت له الأسماء والصفات ، وننزهه عن مشابهة المخلوقات.

فيكون إثباتك منزَّها عن التَّشبيه ، ونفيك منزَّها عن التَّعطيل ، فمن نفي حقيقة الاستواء ؛ فهو معطِّل ، ومن شبَّهه باستواء المخلوق على المخلوق ؛ فهو ممثِّل ، ومن قال : هو استواء ليس كمثله شيء ؛ فهو الموحد المنزَّه ، وهاذا الكلام في السمع والبصر والحياة والإرادة

لقد تهيَّب السَّلف هذا المقام العظيم، فوقفوا وسكتوا، ولم يتقدموا بين يدي الله تعالى بقول؛ ليس جهلاً بدلالة الألفاظ ولا نفياً لما يليق به سبحانه من معان وراء تلك الألفاظ، بل هو إجلال وتعظيم لله مَنزَوَّلُ من تدخّل التفسير اللغوي البشري بما هو عليه من نقص وقصور، ومثل ذلك جميع الصفات المتشابهة الواردة في هذا الباب.

الله ولأحاديث رسول الله مُؤَسِّمَتَيْئِم، وآمن به مفوِّضاً معناه إلى الله تعالى، ولم يخض في التأويل ولا عمق؛ فهو المسلم المتبع، وقال أيضاً في (٨/٥): فقولنا في ذلك وبابه الإقرار والإمرار وتفويض معناه إلى قائله الصادق المعصوم، وكذلك قال أبن قدامة المقدسي في «لمعة الاعتقاد»: وما أشكل من تلك الآيات والأحاديث؛ وجب إثباته لفظاً، وترك التعرض لمعناه، ونرد علمه إلى قائله، ونجعل عُهدَتَه على ناقله، ثم ينقل أبن قدامة عن الإمام أحمد قوله: هاذه الأحاديث نؤمن بها ونصدق، لا كيف ولا معنى، ولا نصف الله تعالى بأكثر مما وصف به نفسه.

صيل: رأى الولف في ابن تهيسَّة ولمي وممَّا نُب لهما

والعلم والقدرة واليد والوجه والرضا والغضب والنُّزول والضحك، وسائر ما وصف به نفسه. انتَحى ما ذكره أبن القيم في الشرح المذكور.

قال الشيخ ملا علي القاري \_ بعد سياق هاذه العبارة في شرحه له الشمائل » \_ : (انتها كلامه ، وتبيّن مرامه ، وظهر أن معتقده موافق لأهل الحق من السّلف وجمهور الخلف ، فالطّعن الشّنيع والقبح الفظيع غير موجّه عليه ، ولا متوجّه إليه ؛ فإنَّ كلامه بعينه مطابق لما قاله الإمام الأعظم والمجتهد الأقدم في «الفقه الأكبر »(۱) ما نصه : وله تعالى يد ووجه ونفس ، فما ذكره الله في القرآن من الوجه واليد والنّفس ؛ فهو له صفات بلا كيف ، ولا يقال : إنَّ يده قدرتُهُ أو نعمته ؛ لأنّ فيه إبطال الصّفة ، وهو قول أهل القدر والاعتزال ، ولكن يده صفاته بلا كيف ، وغضَهُ ورضاه صفتان من صفاته بلا كيف ) انتها

وممَّن صرَّح ببراءة الشيخ تقي الدين المذكور عما نسب إليه ذلك المتقدم: العلامة الشَّبرامَلَسي (٢) الشافعي في «حاشيته على فتاوى

<sup>(</sup>١) ينظر «منح ألروض ألأزهر في شرح ألفقه ألأكبر» (ص ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) هو علي بن علي الشبراملسي ، أبو الضياء ، نور الدين ، فقيه شافعي ، مصري ، كُفَّ بصره في طفولته ، وهو من أهل شبراملس بالغربية بمصر ، تعلَّم وعلَّم بالأزهر وصنف كتباً منها : «حاشية على المواهب اللدنية » للقسطلاني ، و «حاشية على الشمائل » ، و «حاشية على نهاية المحتاج » . ينظر «الأعلام» (٤/ ٣١٤).

العلَّامة الشهاب ابن حجر الحديثية »، حيث صرَّح فيها بأنَّ عقيدة الشيخ تقي الدين موافقة لعقيدة السَّلف الصالح.

ويؤيِّده ما ذكره الشَّبرامَلَسي قول الشيخ تقي الدين في جوابه لبعض السَّائلين علىٰ ما ذكره عند بعض المترجمين:

(ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله ، فمن شبه ألله بخلقه ؛ فقد كفر ، ومن جحد ما وصف ألله به نفسه أو وصفه به رسول به رسوله ؛ فقد كفر ، وليس ما وصف ألله به نفسه أو وصفه به رسول ألله تشبيها ، فالمشبّه يعبد صنما ، والمعطّل يعبد عدما ، فيوصف الله بما وصَف به نفسه ، وبما وصَفه رسُولُه من غير تكييف ولا تمثيل ، ومن غير تحييف ولا تمثيل ، ومن غير تحريف ولا تعطيل ، فلا تُمثّل صَفاتِه بصفاتِ خَلقِه ، ومذهب السّلف إثبات بلا تَشبيه ، وتنزية بلا تعطيل ) انتعلى

وقوله أيضاً في عقيدته « اَلمنظومة » اَلتي أوَّلها : ( يا سائلي عن مذهبي وعقيدتي ) : [ منالكامل ]

وأقولُ: قالَ ٱلله جَلَّ جلاله والمصطفىٰ ٱلهادي ولا أَتَأَوَّلُ وجميعَ آياتِ ٱلصِّفات أُمِرُّها حقّاً كما نقَل ٱلطِرازُ ٱلأوَّلُ وأَمُونُها عن كُلِّ مَا يُتَخيَّلُ وأَرُدُ عُهْدَتَها إلىٰ نُقَالِها وأَصُونُها عن كُلِّ مَا يُتَخيَّلُ وقد أثنىٰ علىٰ ٱلشيخ تقي ٱلدين ٱلمذكور كثيرٌ من ٱلعلماء آلرًاسخين كما نَقَلُه عنه بعض من ترجم له:

#### فصيل: رأي اولنف في ابن تبيتَ وتلينهِ ممَّانُب طعا

منهم ألعلامة ألحافظ أبن حجر ألعسقلاني (١).

والعلامة أبو محمود محمد بن أحمد العيني (٢).

والعلامة الشيخ صالح البُلقيني (٣).

- (Y) محمود بن أحمد بن موسئ أبن أحمد بن حسين بن يوسف بن محمود العينتابي الحلبي ثم القاهري ، الحنفي ، المعروف بالعيني ، فقيه ، أصولي ، مفسر ، نشأ بعينتاب ، وحفظ القرآن ، وتفقه على والده وغيره ، توفي صَنَّلَتُهُ سنة ( ١٥٥هـ ) ، وله تصانيف كثيرة ؛ منها : « شرح الجامع الصحيح » للبخاري ، و« رمز الحقائق في شرح كنز الدقائق » ، وغيرها . ينظر « معجم المؤلفين » ( ١٢ / ١٥٠ ) .
- (٣) سراج الدين أبو حفص عمر بن رسلان بن نصير الكناني ، العسقلاني الأصل ، ثم البُلقيني المصري الشافعي ، ولد في بُلقينة من غربية مصر ، وتعلم بالقاهرة ، ولي قضاء دمشق سنة (٩٦٧هـ) أشهراً ، ثم عزل ، له تصانيف عديدة ؛ منها : «تصحيح المنهاج» ، توفي صَمَنَات سنة (٩٠٥هـ) . ينظر «طبقات الحفاظ» للسيوطي (ص ٥٤٢ ـ ٥٤٣) ، و«طبقات الشافعية» لابن قاضي شهبة (٤/ ٣٦ ـ ٤٣).

<sup>(</sup>۱) هو أبو ألفضل أحمد بن علي بن محمد ألكناني ألعسقلاني ، شهاب ألدين ، أبن حجر ، أصله من عسقلان بـ (فلسطين) ، ولع بالأدب وألشعر ، ثم أقبل على ألحديث ، ولد بالقاهرة وتوفي بها سنة ( ۸۵۸هـ) ، وله تصانيف كثيرة جليلة ، منها : «فتح ألباري » ، و«ألدرر ألكامنة في أعيان ألمئة ألثامنة » ، و«لسان ألميزان » ، وغيرها . ينظر «ألأعلام » (۱/ ۱۷۸) ، و«تهذيب ألتهذيب » (۱/ ۲) .

والعلامة الشيخ عمر ابن الوردي(١١) ، وغيرُهم من سائر العلماء.

فلعلَّ ما نسب إليه مِن اعتقاد التَّجسيم والتَّشبيه هو الذي نُقل عن بعض أئمة الحنابلة ممن كان في زمانه قبل زمن الشَّيخ تقي الدين المذكور ؛ فقد نقل العلَّامة ابن الجوزيِّ الحنبليُّ عن بعضهم التصريح بالجسميَّة ، وصنَّف كتاباً في الردِّ عليهم ، حتى قال فيه : لقد كسوا هلذا المذهب شيئاً شنيعاً حتى ما عاد يقال لحنبلي إلا مجسم (٢).

<sup>(</sup>۱) زين الدين عمر بن مظفر بن عمر بن محمد بن أبي الفوارس المعري ، الحلبي ، الشافعي ، المعروف بـ (ابن الوردي) ، فقيه ، أديب ، ناثر ، ناظم ، لغوي ، نحوي ، مؤرِّخ ، ولد بمعرة النعمان بسورية ، وولي القضاء بمنبج ، وتوفي بحلب سنة ( ٧٤٩هـ) وقد جاوز الستين ، وله تصانيف كثيرة ؛ منها : «خريدة العجائب وفريدة الغرائب » ، و «منظومة النفحة الوردية » في النحو ، و «نظم الحاوي الصغير » للقزويني في فروع الفقه الشافعي ، وغيرها . ينظر «معجم المؤلفين » ( ٨ / ٣ ) .

<sup>(</sup>٢) ينظر «دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه» (ص ١٠٢)، وقال الإمام التاج عبد الوهاب السبكي في كتابه «معيد النعم ومبيد النقم» (ص ٦٢): (وهاؤلاء الحنفية والشافعية والمالكية وفضلاء الحنابلة ـ ولله الحمد ـ في العقائد يد واحدة، كلهم على رأي أهل السنة والجماعة، يَدينون الله تعالى بطريق شيخ السنة أبي الحسن الأشعريّ، لا يحيد عنها إلّا . . . رعاع من الحنابلة لحقوا بأهل التجسيم . . . ) انتها

### ا فعيل : رأي الولف في ابن تيت وَلمينهِ ممَّا نُبِبَ لهما

وقال آبن آلبقي في شرح «عقيدة آبن آلحاجب» ـ على ما نقله آلعلامة برهان آلدين آلشيخ إبراهيم بن حسن في «فتاويه» بعد أن ذكر دليل آستحالة كونه تعالى في جهة ـ : (وأعلم : أن هاذا آلمعتقد لا يخالف فيه بالتّحقيق أحدٌ ، لا محدّث ولا فقية ولا غيرُهما ، ولم يجيء قطُّ في آلشَرع على لسان نبي ٱلتّصريحُ بلفظ آلجهة بحسب آلتّفسير آلمتقدم ؛ يعني : جهة آلفوقية آلحسيّة ، فهي منتفية فيه لفظاً ومعنى ، وكيفَ لا وآلحق تعالى يقول : ﴿ لَيْسَ كُونُلِهِ مِنْ وَهُو آلسّيعِهُ وَهُو آلسّيعِهُ آلمِنُونَة : ١١] ، ولو كان في جهة بذلك آلاعتبار ؛ لكان له أمثالٌ ، فضلاً عن مِثلِ واحدٍ ) انتَعى

وقال أيضاً ـ بعد أن نقل عن الإمام أحمد ابن حنبل نَوْيَاتُشَكَ : أن الآيات المتشابهة خزائن مقفَلَةٌ حَلُّها تلاوتها ـ : (وما ينسب إلى الحنابلة من غير هاذا مما يقتضي التَّشبيه والجهة الحسيَّة والبينونية الحسيَّة ؛ فإنما ذلك اعتقادٌ من جهلتهم وليسوا من أهل السنة في شيء (١) ؛ إذ لم ينقل ذلك عن الصَّحابة تَوْيَاتَكُمْ وذلك محال ولا عن

<sup>(</sup>۱) تأكيداً لما قاله ألعلامة أبو بكر صَيَنَاتُهُ ونفعنا ألله به أحببتُ أن أوثِّق كلامه بكلام إمام من أثمة ألحنابلة ؛ وهو عالم ألحنابلة بالحجاز وألشام ألمحدث ألصالح ألشيخ عبد ألله ألقدومي ألنابلسي ألحنبلي ، ألذي نقل في كتابه عقيدة ألحنابلة ، فقال : بل يجب ألجزم بأنه تعالى ليس حالاً في خلقه ، بل كان ولا مكان ، ثم خلق ألمكان ، وهو ألآن كما كان قبل خلق ألمكان ، لا =

ٱلتابعين ؛ لأن أهل ٱلسنة وٱلجماعة علىٰ ٱلتَّنزيه ٱلمطلق ٱلمحكم سمعاً وعقلاً) انتَهَكاهمه.

وقال بعض العلماء: إِن الإمام أحمد مبرَّمٌ عن هذه العقائد التي انتحلها متأخِّروا مذهبه، بل نقل بعضهم (۱): أنَّ القرافي (۲) وغيَرهُ حكوا عن الشافعي ومالك وأحمد وأبي حنيفة تَوْاتَثَنَمُمُ القول بكفر القائلين بالجهة والتَّجسيم، ثم قال: وهم حقيقون بذلك. انتجى

يُدرَكُ بالحواس ، ولا يقاس بالناس ، ولا مدخل لذاته وصفاته في ألقياس ، فهو الغنيُّ عن كل شيء ، ولا يستغني عنه شيء ، ولا يشبهه شيء ، ثم قال : فمهما خطر بالبال أو توهمه الخيال ؛ فهو بخلاف ذي الإكرام والجلال ، فلا نقول في التنزيه كقول المشبّهة ، بل نثبت ولا نحرّف ، ونَصِفُ ولا نُكيّف . ينظر "المنهج الأحمد في درء المثالب التي تنمي لمذهب الإمام احمد » (ص ١١١).

<sup>(</sup>١) ينظر «ألمنهاج ألقويم» لابن حجر ألهيتمي (ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) «أنوار ألبروق في أنواء ألفروق» (١/ ٢٢٣)، وهو لشهاب ألدين أحمد بن إدريس ألصنهاجي ألقرافي ـ بفتح ألقاف مقبرة بمصر ـ توفي سنة (٦٨٤هـ) من علماء ألمالكية، له مصنفات جليلة في ألفقه وألأصول ؛ منها: «ألإحكام في تمييز ألفتاوئ عن ألأحكام وتصرف ألقاضي وألإمام »، و«ألذخيرة» في فقه ألمالكية، و«ألأجوبة ألفاخرة في ألرد على ألأسئلة ألفاجرة»، وغيرها. ينظر «ألأعلام» (١/ ٩٥)، و«هدية ألعارفين» (١/

# ه فعرس : رأي اولف في ابن تيت وتلميذه ممَّا نُب لهما

فلا تغترَّ يا أخي بما نُقل عن الحنابلة مِنِ اعتقاد الجهة وغيرها ممَّا مرَّ ، وإن كانوا أثمَّة مذهبه ، فالظن بهم وبأمثالهم إن صحَّ ذلك عنهم : أنَّ ذلك مبلغهم من العلم .

ومن ألمقرر عند ألأصوليين: أنّه ليس كلُّ مجتهدٍ مصيباً في ألعقليات، بل ألمصيب فيها واحد، فإن ترقَّت عقيدتك عن ألتّقليد في هذه ألمسألة؛ فقد ذكرنا لك أدلتها واضحة لا أشتباه فيها، وإن كانت عن محض ألتّقليد؛ فقلّدِ ألأكثر وألجمهور من أئمة ألسَّلف ومَنْ تبعهم مِنَ ألخلف، وكن مع ألحق حيث كان، وفي ألحديث آلمرويً عن ألنبي مُمُنْ مَنْ يَعْلَمُ بالسَّواد ألأعظم "(۱).

وَأَيْفَتَ: فالقول بالجهة قد نقلنا لك فيما تقدم أنه دائر بين البدعة والكفر.

وتأمَّل ما نُقل عن الشيخ الكبير الإمام الشَّهير أبي عثمان المغربي رَّتَ أَنْهُ قَال : كنت أعتقد شيئاً من حديث الجهة ، فلما قدمت

<sup>(</sup>۱) ذكره آلهيتمي في «مجمع آلزوائد» (٥/ ٢٦٢)، وقال: رواه آلبزار وألطبراني ورجالهما ثقات.

<sup>(</sup>٢) سعيد بن سلام اَلقيرواني اَلبغدادي ثم اَلنيسابوري ، أبو عثمان ، من اَلكبار ، وله أحوال وكرامات ، صحب اَبن اَلكاتب ، وأبا عمرو اَلزجاجي ، وكان أوحد عصره في الورع والزهد والصبر على العزلة ، وقد مات بنيسابور =

بغداد ؛ زال عني ذلك ، فكتبت إلى أصحابنا بمكة إني أسلمت إسلاماً جديداً (١).

ذكر ذلك ألعلامة برهان ألدين إبراهيم بن حسن في « فتاويه »(٢)، ثم قال : فانظر حسن هاذا ألاعتقاد منه مع عظيم فضله ، حيث أقرَّ على

وقال فيها أيضاً: سمعت ألإمام أبا بكر محمد بن ألحسن بن فورك بَرَاتُنْكَالُه ، يقول: سمعت محمد بن ألمحبوب ـ خادم أبي عثمان ألمغربي ـ يقول: قال لي أبو عثمان ألمغربي يوماً: يا محمد ؛ لو قال لك أحد: أين معبودك ؟ إيش تقول ؟ قال: قلت: أقول حيث لم يزل.

قال: فإن قال: أين كان في ٱلأزل؟ إيش تقول؟ قال: قلت: أقول حيث هو ٱلآن؟ يعني: أنه كما كان ولا مكان فهو ٱلآن كُما كان، قال: فارتضئ=

سنة (٣٧٣هـ)، وأوصى بأن يصلّي عليه أبن فورك، من كلامه: "من آثر
 صحبة الأغنياء على مجالسة الفقراء؛ أبتلاه الله بموت القلب». ينظر
 "طبقات الأولياء» (١/ ٤٠)، و"الرسالة القشيرية» (ص ١٢٣).

<sup>(</sup>١) ينظر «طبقات آلشافعية آلكبرئ» (٤٣/ ٩)، و«آلفتاوئ آلحديثية» (ص ٧٤٣).

<sup>(</sup>۲) وقد نقل ذلك المذكور عن العلامة الشيخ عبد الكريم بن هوازن ، وعبارته في «رسالته» المشهورة: سمعت الإمام أبا بكر بن فورك وَ الشَّخَالَى يقول: سمعت أبا عثمان المغربي ، يقول: كنت أعتقد شيئاً من حديث الجهة ، فلما قدمت بغداد ؛ زال ذلك عن قلبي ، فكتبت إلى أصحابنا بمكة: إني أسلمت الآن إسلاماً جديداً.

# نصيل: رأي اوْنْف في ابن تيتَ وَلميذِهِ مِمَّا نُبِ الْحِمَا لَهِ الْحَالِيَةِ عَمَّا نُبِ الْحِما

نفسه أنه أسلم إسلاماً جديداً لمَّا هُدي للحق والصواب، وهلكذا دأبهم عني النَّائِينَ ونفعنا بعلومهم في الدَّارين. انسَعلى



<sup>=</sup> مني ذلك ، ونزع قميصه وأعطانيه . انتجى من « الرسالة » [ ص ٥١ ] ، و « شرحها » . كذا بخط المؤلف لوحة (٦/ب) .

# فصيل [ لتسائيمُ لأقوالِ لعلما وِالرَّاسِخِينَ مِنْ هلِ ليَّتَّةِ والبَحاعَةِ ]

وعليك بالتّسليم لأقوال ألعلماء ألرّاسخين من أهل ألسنة وألجماعة، مع ألاقتداء بأعمالهم ألرَّكية ، وأقوالهم ألمرضية حسب ألاستطاعة ، ولا تُنكر على أحد منهم ممّن يجنح للتّأويل ؛ فإنّه لم يحملهم على ذلك إلا دفع الشُّبة ألتي ألزمهم بها مَن زاغ عن سواء السبيل ، على أنّ تأويلهم للمتشابه من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية موافق للقواعد اللغوية ، وغير مخالف للأساليب العربية ، فلا جرم أنهم أعلم مناً بمعاني السنة والكتاب ، وأبعد عمّا يُوقِعُ في مسالك البدع والارتياب ، فالحذر الحذر من الاعتراض على أحد منهم ، فالذي ينبغي لأمثالنا فالحذر الحذر من الاعتراض على أحد منهم ، فالذي ينبغي لأمثالنا البعض منهم ، بل كِلْ أمرَهم إلى مَن يعلم السرّ والنّجوى منهم .

واعتقد أنهم ليس لهم غرض في ذلك إلا في إظهار آلحق ، ونصرة ٱلدِّين ، وإيضاح آلمسالك ؛ فإن ٱلتَّعصب مذموم ؛ لكونه من مداخل ٱلشيطان آلتي يحسِّنها للعبد ، ويدرجها في خصال آلأديان حتى يقع مَن زُيِّنَ له ذلك في أعراض ٱلعلماء آلمهتدين ، ويندرج بسبب ذلك في زمرة آلمعتدين . قال بعض الأثمة: (اعلم يا أخي \_ وفَقَك الله تعالى وإيَّانا، وهذاك سبيل الخير وهدانا \_: أنَّ لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك منتقصهم معلومة، ومَن أطلق لسانه في العلماء بالثَّلب؛ ابتلاه الله قبل موته بموت القلب، ﴿ فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُعَالِقُونَ عَنَّ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَق مُعِيبَهُمْ عَذَاكُ السَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ اللهُ الل

هاذه يا أخي نصيحة لك ، فإنَّ ٱلدِّين ٱلنَّصيحة ، مع أني لم أتعرَّض لنُصحك إلَّا بعد أنِ ٱستنصحتني ، فيتعيَّن عليك قبولها ، وفَقنا ألله تعالى وإيَّاك للعمل بما نقول ، إنَّه خير مسؤولٍ ، وأكرم مأمولٍ ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ٱلعلى ٱلعظيم .

وصلَّىٰ ٱلله علىٰ سيدنا محمَّد وعلىٰ آله وصحبه وسلَّم، كلَّما ذكره ٱلنَّاكرون، وغفل عن ذكره ٱلغافلون.

قال مؤلفها: تمّت ألرسالة سنة (١١٣٧هـ)، قد نجز ألقلم بعون ألله باريء ألنسم، ليلة ألأحد ألمبارك ألموافق لتاريخ تسعة من شهر جمادئ ألأوّل عام ثمانية وثلاث مئة وألف من هجرة مَن به ألعِزُ وألشَّرف، عليه أتم ألصّلاة وألتّسليم، ومزيد ألنخبة وألتّكريم، على يدي ألعبد ألضّعيف ألراجي عفو ربه أللطيف: عبد ألرحيم بن ألشيخ محمد صالح بن ألمرحوم سليمان بن ألمرحوم عبد ألستار بن ألمرحوم

<sup>(</sup>١) ينظر «ألتبيان في آداب حملة ألقرآن» (١/ ٢٩).

عبد القادر الكشِّيّ الميمنيّ ، أعاذنا الله من جميع الشرور والفتن ، وسلَّمها الرَّبُ المهيمن.

وقد نُقِلت من نسخة كان الفراغ من كتابتها صبح يوم الخميس في (١٣٨) من شهر ذي الحجة سنة (١٣٨هـ)، بقلم الفقير الحقير صاحب الزلل والتقصير، الراجي من ربه عفو ذنبه الكبير، خادم نعل أقدام العلماء، سقاه الله من حوض نبيه يوم العطش والظمأ: إبراهيم بن يوسف بن أحمد بن سالم، غفر الله له ولوالديه ومشايخه وإخوانه ولمن دعا له بالمغفرة، آمين آمين.

# *ۅڿۯ*ؙڔؠێؠڔؘڗؖڐؚڷۼٵڮؘؙؽڹ

وإن تجد عيباً فسُدَّ ٱلخللاَ فجَلَّ مَن لا عيبَ فيه وعلا [منالرّجن]



# فهرس لآيات لقرآنت

| رقم الآيّة        | الآية | السُوُرة   | الآية                                                                  |
|-------------------|-------|------------|------------------------------------------------------------------------|
| V0.VY.E1          | ۲۱.   | البَقَرَة  | هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلَلٍ            |
| ££,£Y<br>V7,71    | ٧     | آل يحمرُان | هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَنِلَ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ مِنْهُ ءَايَكُ مُّ كَنَكَ مُ |
| ٧٤                | ٦٤    | المنائدة   | بَلْ يَدَاهُ مُبْسُوطَتَانِ                                            |
| ۸۲،۷٥             | ١٨    | الأنعام    | وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِۦ                                    |
| ٦٠                | ٩١    | الأنقام    | وَمَاقَدُرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ؞                                 |
| 77.07<br>77.07    | ٥٤    | الأعَراف   | ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَّيْنِ                                     |
| ٤١                | ٥٠    | النّحَل    | يَعَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِمْ                                     |
| 75.13_0V<br>77.•V | ٥     | طئه        | الرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ                                  |
| ٧٥،٤١             | 44    | طئه        | وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ                                           |
| ٧٥                | ٤١    | طئه        | وَٱصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي                                              |

| 1.0                  |            |          | مُسَّنَاكُ الثَّقَاتُ لِفِي نَصُوصُ الصِّفَاتِ                       |
|----------------------|------------|----------|----------------------------------------------------------------------|
| ٨٩                   | ٤٦         | طه       | إِنَّنِي مَعَكُمًا أَسْمَعُ وَأَرَكُ                                 |
| ٠٢                   | ٦٣         | النور    | فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ                    |
| ٤١                   | ١.         | فناطر    | إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيْبُ                                |
| Y0.VE                | ٧٥         | مت       | لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ۖ أَسْتَكُبُرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ |
| 77.17.97<br>27.01.0V | ١١         | الشؤري   | لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَتْ تُنْ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ            |
| ٤١                   | ١.         | الفَتْح  | يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِ بِهِمْ                                    |
| ٥٢                   | ١٦         | قت       | وَيَحَنُّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ                   |
| ٤١                   | ١٤         | القكر    | تَجْرِي بِأَعْيَلِنَا                                                |
| V0. E1               | <b>Y.V</b> | الوَّحان | رروي رو در ريك<br>ويبقى وجه ريك                                      |
| 07,00,07             | ٤          | المحديد  | وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُشْتُمْ                                  |
| V9.E1                | ١٦         | الثلاث   | ءَأَمِنكُمْ مَن فِي ٱلسَّمَآءِ                                       |
| V0. £1               | **         | الفَجُر  | وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا                            |

# فهرس الأحاديث لنبوتيه اشريفيه

| إذا رأيت ٱلذين يتبعون ما تشابه منه                     |
|--------------------------------------------------------|
| أعتقها ؛ فإنها مؤمنة                                   |
| أقرب ما يكون ألعبد من ربه                              |
| إن قلوب بني آدم كلها بين إصبعين من أصابع ٱلرحملن ٤١    |
| الحجر الأسود يمين الله في أرضه٥٥_٥٥_٥٥                 |
| ٱلقلوب بين إِصبعين من أصابع ٱلرحمان                    |
| تَفَكَّرُوا فِي آلاء ٱلله ، ولا تَتَفَكَّرُوا فِي ٱلله |
| تلا رسول الله                                          |
| عليكم بالسواد ألأعظم                                   |
| قلب ألمؤمن بين إصبعين من ٥٥_٥٥.                        |
| کلتا یدیه یمین                                         |
| لو أدليتم حبلاً لوقع علىٰ آلله٥٢                       |
| ينزل ألله تعالى كل ليلة إلى ٱلسَّماء ٱلدنيا٧٥          |
| يَنزِلُ ربُّنا في كل ليلةٍ إلىٰ آلسماء آلدُّنيا٧٧_٤١.  |

## فهرس لمصادر والمراجع

- \_ أبكار ٱلأفكار \_ للآمدي \_ دار الكتب والوثائق القومية \_ القاهرة .
- \_ إتحاف السادة المتقين \_ لمحمد مرتضى الزبيدي \_ دار الفكر \_
- \_ آلأسماء وألصفات \_ للحافظ ألبيهقي \_ دار إحياء ألتراث ألعربي بيروت .
- \_ إشارات المرام من عبارات الإمام \_ للبياضي \_ مصطفى الحلبي \_ القاهرة.
- \_ ألاعتقاد وألهداية إلى سبيل ألرشاد \_ للحافظ ألبيهقي \_ عالم ألكتب \_ بيروت.
- إكمال ألمعلم شرح صحيح مسلم للقاضي عياض دار ألوفاء مصر .
  - \_ إيضاح الدليل \_ بدر الدين بن جماعة \_ دار السلام \_ مصر .
- \_ إيضاح المكنون \_ مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الحنفي \_ دار الكتب العلمية \_ بيروت .
  - \_ تاريخ بغداد \_ للخطيب ٱلبغدادي \_ دار ٱلكتب ٱلعلمية \_ بيروت.
- \_ التبيان في آداب حملة القرآن \_ للنووي \_ الوكالة العامة \_ دمشق.
- \_ تفسير أبي السعود \_ أبي السعود الحنفي \_ دار إحياء التراث العربي \_ بيروت.

- ـ تفسير الطبري = جامع البيان عن تأويل آي القرآن.
  - ـ ألتفسير ألكبيرـ للرازي ـ دار ألفكر ـ بيروت.
- ـ ٱلتوحيد ـ أبو منصور ٱلماتريدي ـ دار ٱلمشرق ـ بيروت.
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن ـ محمد بن جرير أبو جعفر الطبري ـ دار الفكر ـ بيروت.
  - ـ ألجامع للأحكام ألقرآن ـ للقرطبي ـ دار ألفكر ـ بيروت.
- جمع الوسائل في شرح الشمائل ـ علي بن سلطان القاري ـ دار
   المعرفة ـ بيروت.
- حز الغلاصم في إفحام المخاصم لابن الحاج القفطي مؤسسة الكتب الثقافية بيروت .
  - ـ آلدر آلمنثور ـ جلال آلدين آلسيوطي ـ دار آلفكر ـ بيروت.
- ـ دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه ـ ابن الجوزي ـ دار الإمام النووي ـ عمان.
- ـ دفع شبه من شبه وتمرد ـ للحصني ـ ألمكتبة اَلأزهرية للتراث ــ مصر.
- ـ آلرسالة ٱلقشيرية ـ أبي آلقاسم عبد آلكريم بن هوازن آلقشيري ـ دار قباء ـ دمشق.
- رفع الغاشية في الحقيقة والمجاز وحديث الجارية ـ نضال اله رشي ـ دمشق.
- \_ ألشذرة في ألأحاديث ألمشتهرة \_ لابن طولون \_ دار ألكتب ألعلمية \_ بيروت.

- ـ شرح ٱلأربعين ـ أحمد حجازي ٱلفشني ـ مطبعة مصر.
- \_ شرح الرسالة القشيرية \_ أبي القاسم القشيري \_ جامع الدرويشية \_ شق.
  - \_ شرح صحيح مسلم \_ ألنووي \_ مكتبة ألغزالي \_ دمشق.
- \_ شرح العقيدة الطحاوية \_ أكمل الدين البابرتي \_ مؤسسة الكتب الثقافية \_ بيروت.
  - \_ صحيح ألبخاري \_ ألإمام ألبخاري \_ دار ألسلام \_ ألرياض.
- صحيح مسلم ألإمام مسلم تحقيق فؤاد عبد ألباقي دار إحياء ألتراث ألعربي - بيروت.
  - \_ ألضوء أللامع \_ ألسخاوي \_ دار مكتبة ألجياة \_ بيروت.
- \_ طبقات الشافعية الكبرئ \_ تاج الدين السبكي \_ دار هجر لنشر والطباعة.
  - \_ طبقات آلفقهاء \_ كبرى زاده \_ مخطوط.
  - \_ فتح ألباري \_ أبن حجر ألعسقلاني \_ مكتبة ألغزالي \_ دمشق.
- القول التمام في إثبات التفويض مذهباً للسلف الكرام سيف بن
   على العصري دار الفتح عمان .
- \_ كتاب الزهد \_ هناد بن السري \_ دار الخلفاء للكتاب الإسلامي \_ الكويت .
  - \_ كتاب ألعظمة \_ عبد ألله بن محمد \_ دار ألعاصمة \_ ألرياض.
    - \_ مجمع ٱلزوائد \_ أبن حجر ٱلهيثمي \_ دار ٱلفكر \_ بيروت.

- \_ مدارج ألسالكين ـ أبن قيم ألجوزية ـ دار ألكتاب ألعربي ـ بيروت.
- المسامرة شرح المسايرة ـ للكمال أبن الهمام ـ دار البيروتي ـ مشق.
  - ـ معالم ألتنزيل ـ للبغوي ـ دار طيبة لنشر .
  - ألمعجم ألأوسط ألطبراني دار ألحديث ألقاهرة.
  - ـ ألمعجم ألكبير ـ ألطبراني ـ مكتبة ألعلوم وألحكم ـ ألموصل.
    - ـ معجم ألمؤلفين ـ عمر رضا كحالة ـ دار ألرسالة ـ بيروت.
- المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة السخاوي دار الكتب العلمية بيروت .
- منح الروض الأزهر في شرح الفقه الأكبر ـ ملا علي القاري ـ دار البشائر الإسلامية ـ بيروت.
  - \_ المنخول \_ محمد بن محمد الغزالي \_ دار الفكر \_ دمشق .
    - ألمنهاج ألقويم أبن حجر إحياء ألتراث ألعربي.
- المنهج الأحمد في درء المثالب التي تنمى لمذهب الإمام أحمد - عبد الله قدومي ـ دار الكتب العلمية ـ بيروت.
  - ـ هدية ٱلعارفين ـ ٱلباباني ـ دار إحياء ٱلتراث ٱلعربي ـ بيروت.

# فهرس موضوعات لكتاب

| ٥         | مقاتِک برین مقاتِک برین مقاتِک برین کار مقاتِک برین کار |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧         | متدم التعليق                                                                                |
| ١٣        | ترجب بتداؤلف                                                                                |
| 19        | مَطْلَب: وَيُرَاهِلِ لِيُنِيَّهُ وبيانِ فِضِيلِهِم                                          |
|           | مَطْلَب: ثبوتُ التّأويل تفصيلتي عرِالسَّكَف                                                 |
| ٣١        | صُولِمُعِلُوطات لِنُسِتِعُانِي بَهُا                                                        |
| ٣٧        | مقدّت المؤلفت                                                                               |
| بهات      | نعسِ : مَاوَرَد <b>في لِقُرآنِ وَلِنَّنَهُ مِنْ لاَيَاتِ الأَحاديثِ لِمُثَا</b>             |
| يَلِلْ ١٥ | فعييل: مَذْهَبُ لِيَّا مَنْ عَبُ الرَّالُونُ وَمُعَالِمُ النَّاوِلِ إِمِمَالُا أُوتُعُهُ    |
| ٥٧        | فعيل : لايُشبيب جانه وتعالى شيئا ولايُشبِهُ شيءٌ                                            |
| 77 75     | نصيل : في نفي المث أيناء إلله عَثْ لأوَنْ فَلْ ·                                            |
| ٦٥        | نصيل : أقوالُ لمذاهبِ الأربعةِ في تعزيدِ الباري عَزُّوجَلَّ                                 |
| ٧٥        | مَطْلَب: الآيات الأحاديثُ لتي وردت في لطب                                                   |
| ۸۳        | فصيل : رأي الوُلف في ابن تيتَّ وَلَمْ يَهِ مِمَّا نُبِ لَهُمَا                              |
| 1.1       | فصيل : ہشائیملاقوالِ لعلما وِالرَّامِنِينَ مِنْ هلِ <i>لِيَّ</i> َةُ وَا <b>بِحَا</b> عَةَ  |
| ١٠٤       | فهرس لآيات لقرائت                                                                           |
| 1.7       | فهرس الأحاديث لنبوتيه بشريقيه                                                               |
| ١٠٧       | فهرس لمصادر والمراجع                                                                        |

#### الكتب التي صدرت للمحقق:

- إعانة الحقير في شرح زاد الفقر للشيخ التمرتاشي.
- الإتحاف بمصطلحات الأحناف جمع عمر شيخلي.
- الأنوار الإلهية شرح المقدمة السنوسية للشيخ عبد الغني النابلسي.
- الجواب الشريف للحضرة الشريفة في أن مذهب أبي يوسف ومحمد هو مذهب أبي حنيفة.
- ـ القول الأزهر فيما يفتى بقول زفر ـ للشيخ إبراهيم بن بيري زاده.
- اللطائف الأنسية شرح نظم العقيدة السنوسية للشيخ عبد الغني النابلسي.
  - نثر اللالي على نظم بدء الأمالي للسيد عبد الحميد الألوسي.